
Κυριακὴ πρὸ τῶν Φώτων σήμερα, ἀγαπητοί 
μου, καὶ τὸ εὐαγγέλιο (βλ. Μάρκ. 1,1-8) προβάλλει 

τὸν Ἰωάννη τὸν Πρόδρομο, ποὺ ἀξιώθηκε νὰ 
βαπτίσῃ τὸν Κύριον ἡμῶν Ἰησοῦν Χριστόν. 

* * * Τί ἦταν ὁ Ἰωάννης; Ἄνθρωπος ὅπως κ᾿ ἐ -
μεῖς. Ἀλλὰ τί ἄνθρωπος! Ὑπάρχουν ἄνθρω-
ποι ἄγριοι σὰν τὰ θηρία καὶ ἀσεβεῖς σὰν τοὺς 
δαίμονες· ὁ ἄνθρωπος, ὅπως λέει ἕνας ἱερὸς 
πατήρ, μακριὰ ἀπὸ τὸ Θεὸ γίνεται ἢ «θηριώ-
δης» ἢ «δαιμονιώδης». Ἀλλ᾿ ὑπάρχουν καὶ ἄν -
θρωποι χαριτωμένοι, ὅπως λέει καὶ ὁ ἀρχαῖος 
ποιητής· «Ἦ χαρίεν ἔστ᾿ ἄνθρωπος, ἂν ἄνθρω-
 πος ᾖ»· δίχως ἀμφιβολία εἶνε πολὺ χαριτωμέ -
νο πάλσμα ὁ ἄνθρωπος, ὅταν εἶνε ἄνθρωπος 
(Μέ νανδρος· παρὰ Στοβαίῳ 5,11 [Πάπυρος Λαροὺς 155/3]· Μιχ. Ἰατροῦ, Πόθεν καὶ διατί, 
σ. 216). Εἶνε ὅσοι ἔφτασαν σὲ ὕψος ἀρετῆς. Αὐ -
τοὶ ἀξίζει νὰ ὀνομάζωνται ἄνθρωποι. Τέτοιος 
ἦταν ὁ Ἰωάννης ὁ βαπτιστής. Μὲ τὴν ἄσκησί 
του ἔγινε ἕνας ἐπίγειος ἄγγελος, ἕνας ἔνσαρ-
 κος ἄγγελος! Εἶνε ἀξιοθαύμαστος γιὰ τὸν βίο 
του, ἀξιοθαύμαστος καὶ γιὰ τὸ κήρυγμά του. 
Πῶς ἔζησε; Ἀπὸ τὴν ἀρχὴ ὁ υἱὸς τοῦ Ζαχα -

ρία καὶ τῆς Ἐλισάβετ διακρίθηκε. Γεννήθηκε 
θαυματουργικὰ ἀπὸ μητέρα στεῖρα. Ἀπὸ παι -
δὶ δόθηκε στὸ Θεό. Ἀποσύρθηκε στὴν ἔρημο, 
ποὺ εἶνε τὸ πανεπιστήμιο τοῦ Θεοῦ, καὶ ἐκεῖ 
πέ ρασε τὴ ζωή του. Ἔζησε πολὺ διαφορετικὰ ἀ -
πὸ ὅ,τι ζοῦν ὅσοι κατοικοῦν στὰ μέγαρα τῶν πό-
 λεων. Ἔζησε μὲ ἐγκράτεια θαυμαστή. Δὲν γεύ-
 τηκε οὔτε σταγόνα κρασί. Ποτό του ἦταν τὸ νε -
ρὸ τοῦ Ἰορδάνου. Τροφή του «ἀκρίδες καὶ μέλι 
ἄγριον» (Μάρκ. 1,6). Τί εἶνε οἱ «ἀκρίδες»; Εἶνε ἢ χόρ-
 τα ἢ μᾶλλον τὰ γνωστὰ ἔντομα ποὺ καὶ μέχρι 
σήμερα χρησιμεύουν ἐκεῖ στοὺς βεδου ΐνους 
ὡς τροφή· ὅπως ἐμεῖς ξεραίνουμε τὶς πιπε-
ριές, ἔτσι αὐτοὶ ξεραίνουν τὰ ἔντομα αὐτὰ καὶ 
τὰ τρῶνε. Τί φοροῦσε; Τὸ φόρεμά του ἦταν ἀ -
πὸ τρίχες καμήλας καὶ στὴ μέση του εἶχε μιὰ 
δερμάτινη ζώνη. Ποῦ κοιμόταν; Ὄχι σὲ σου-
μιέ· στρῶμα του ἦταν ἡ ἀμμουδιά. Κατοικία 

καὶ στέγη εἶχε τὰ ἄστρα τοῦ οὐρανοῦ. Καὶ συ-
ν τροφιά του; τὰ ἄγρια θηρία. Μέσα στὴν ἀμό-
λυντη φύσι ἔζησε. 
Βιβλία δὲν εἶχε. Μελετοῦσε τὸ βιβλίο τῆς θεί-

 ας δημιουργίας. Ἐμεῖς μάτια ἔχουμε καὶ μάτια 
δὲν ἔχουμε. Γιὰ ̓ κεῖνον ὅλα τὰ δημιουργήμα -
τα τοῦ Θεοῦ, ὁ ἥλιος ποὺ ἔλαμπε, ὁ Ἰορδάνης 
ποὺ κυλοῦσε τὰ νερά του, τὰ φυτὰ τῆς ἐρή-
μου, τὰ πουλιὰ ποὺ πετοῦσαν, τὰ θηρία (λιον -
τάρια καὶ ἄλλα) ποὺ ἀκούγονταν τὴ νύχτα, τὰ 
ἄστρα τοῦ οὐρανοῦ, ὅλα αὐτὰ ἦταν βιβλία, 
ἀπὸ τὰ ὁποῖα διδασκόταν. Ἔτσι ζοῦσε. 
Κι ὅταν πλέον ἦρθε ἡ ὥρα ἔλαβε ἐντολὴ ἀ -

πὸ τὸ Θεὸ νὰ ἐκτελέσῃ τὴν ἀποστολή του. Ὄχι 
αὐτοχειροτόνητος, ὅπως συμβαίνει συχνὰ μ᾿ 
ἐμᾶς· πῆρε ἐντολὴ ἀπὸ τὸ Θεό, ν᾿ ἀφήσῃ τὴν 
ἔ ρημο καὶ νὰ ἔρθῃ στὰ ῥεῖθρα τοῦ Ἰορδάνου. 
Ἐκεῖ ἔστησε τὸ βῆμα, τὸν ἄμβωνά του, καὶ ἄρ -
χισε νὰ κηρύττῃ. Κόσμος πολὺς ἐρχόταν νὰ 
τὸν ἀκούσῃ. Κήρυγμα μαγνήτης! Κήρυτταν 
καὶ ἄλλοι (γραμματεῖς, φαρισαῖοι, σαδδουκαῖ -
οι, ἀρχιερεῖς, ψευδοπροφῆτες), ἀλλὰ τὸ κήρυ -
γμα τοῦ Ἰωάννου διέφερε ὅσο ἡ φωτιὰ ἀπὸ 
τὸν πάγο. Μέσ᾿ ἀπ᾿ τὴν ψυχή του ἔβγαινε φω-
τιά. Ἀκούγοντας τὸν Ἰωάννη νόμιζε κανεὶς ὅ -
τι ἀστράφτει καὶ βροντᾷ ὁ οὐρανός. 
Ποιό ἦταν τὸ κήρυγμά του; Ἄλλοι προσπα-

θοῦσαν μὲ γλυκόλογα καὶ κολακεῖες νὰ εὐχα-
ριστήσουν τοὺς ἀκροατάς, ὅπως οἱ ἀρχαῖοι ῥή-
 τορες στὴν Ἀθήνα. Ὁ Ἰωάννης δὲν εἶχε γλυκό -
λογα· εἶχε λόγια αὐστηρά, μὲ τὰ ὁποῖα προ-
σπαθοῦσε νὰ φέρῃ σὲ συναίσθησι καὶ ἀφύ-
πνισι τὶς συνειδήσεις. Θέλετε ν᾿ ἀκούσετε; 

«Γεννήματα ἐχιδνῶν…» (Ματθ. 3,7. Λουκ. 3,7). Ἀκοῦ -
τε πῶς τοὺς ὀνομάζει; Καὶ ποιοί ἦταν ἀπὸ κά-
τω· ἱερεῖς, ἀρχιερεῖς, σαδδουκαῖοι, φαρισαῖοι. 
Ἀπορεῖ κανεὶς πῶς δὲν σήκωσαν λιθάρια νὰ 
τὸν πετροβολήσουν. Τί θὰ πῇ «γεννήματα ἐ -
χιδνῶν»; Παιδιὰ τῆς ὀχιᾶς, ποὺ εἶνε τὸ πιὸ φαρ-
 μακερὸ θηρίο. Κ᾿ ἐσεῖς, λέει, ἔχετε τὸ φαρμά -
κι στὴ γλῶσσα σας. Δὲν κάνετε τίποτ᾿ ἄλλο ἀ -

Κυριακὴ πρὸ τῶν Φώτων (Μάρκ. 1,1-8) 
4 Ἰανουαρίου 2026 (2005)

Περίοδος Δ΄ - Ἔτος ΚΒ΄ 
Φλώρινα - ἀριθμ. φύλλου 11292

Συντάκτης (†) ἐπίσκοπος 
Αὐγουστῖνος Ν. Καντιώτης

Τὸ κήρυγμα Ἰωάννου τοῦ βαπτιστοῦ

«Ἐγενόμην ἐν Πνεύματι ἐν τῇ Κυριακῇ ἡμέρᾳ καὶ ἤκουσα φωνὴν ὀπίσω μου μεγάλην ὡς σάλπιγγος» (Ἀπ. 1,10) 
Ἐκδίδεται ἀπὸ τὴν Κοινοβιακὴ Γυναικεία Ἱερὰ Μονὴ Ἁγίου Αὐγουστίνου Φλωρίνης – 531 00 ΦΛΩΡΙΝΑ – τηλ. 23850-28610 –imaaflo@yahoo.gr



Τὸ φυλλάδιο διανέμεται ἀπὸ τὸν Ἱεραποστολικὸ Σύλλογο Κυριακή, τηλ: 23510 22183 – Κατερίνη,

μὲ τὴν εὐλογία τῆς Ἱερᾶς Μητροπόλεως.

Στὸ διαδίκτυο στὸν ἱστότοπο: http://iskiriaki.com

πὸ τὸ νὰ συκοφαντῆτε, νὰ διαβάλλετε καὶ νὰ 
φονεύετε τοὺς προφῆτες. Ποιός σᾶς εἶπε πὼς 
θὰ διαφύγετε τὴν ὀργὴ τοῦ Θεοῦ; «Τίς ὑπέδει -
ξεν ὑμῖν φυγεῖν ἀπὸ τῆς μελλούσης ὀργῆς;» 
(ἔ.ἀ.). Ὁ Θεὸς δὲν θὰ σᾶς ἀφήσῃ ἀτιμώρητους· 
θὰ ἔρθῃ ἡ ὥρα τῆς τιμωρίας σας. 

–Μά, θὰ πῆτε, ἀντὶ νὰ τοὺς πῇ κ᾿ ἕνα εὐχα-
ριστῶ ποὺ ἦρθαν ἀπὸ μακριὰ νὰ τὸν ἀκού-
σουν, τοὺς δείχνει τόση αὐστηρότητα; 
Ὁ Ἰωάννης ἔβλεπε μακριά. Κοντόφθαλμοι 

ἐ μεῖς· ἀλλὰ τὸ μάτι τοῦ Ἰωάννου ἔβλεπε, ὅτι 
δὲν θὰ περάσῃ πολὺς χρόνος καὶ θὰ ἐκδηλω -
θῇ ἡ κακία τους. Αὐτοὶ ποὺ τώρα τὸν ἄκουγαν, 
σὲ λίγο θὰ εἶνε στὰ κριτήρια Ἄννα-Καϊάφα 
καὶ Πιλάτου καὶ θὰ φωνάζουν· «Σταύρωσον 
σταύρωσον αὐτόν» (Λουκ. 23,21). Καὶ ὄντως τὸ πρωὶ 
τῆς Μεγάλης Παρασκευῆς αὐτοὶ φώναζαν κά-
τω ἀπ᾿ τὸ πραιτώριο. Γι᾿ αὐτὸ τοὺς εἶπε «γεν-
νήματα ἐχιδνῶν» ποὺ παροργίζουν τὸ Θεό. Καὶ 
πῶς ἐκδηλώνεται ἡ ὀργὴτοῦ Θεοῦ «ἐπὶ τοὺς 
υἱοὺς τῆς ἀπειθείας» (Ἐφ. 5,6); Μὲ πολλοὺς τρό-
πους. Ὀργὴ τοῦ Θεοῦ εἶνε λ.χ. ἕνας σεισμός, 
μιὰ πλημμύρα, μιὰ πυρκαϊά, μιὰ ἐπιδημία, ἕ -
νας πόλεμος, ἕνας ἐμφύλιος σπαραγμός κ.λ.π.. 
Ἀλλ᾿ ὑπάρχει καὶ κάτι χειρότερο· εἶνε ἡ κόλα -
σι, καὶ αὐτὸ ὑπονοοῦσε ὁ Ἰωάννης. Κάποιοι 
θὰ γελάσουν. Ἀλλ᾿ ὅσο εἶνε βέβαιο ὅτι ὑπάρ-
χει νύχτα καὶ ἔρεβος καὶ σκοτάδι, τόσο βέ-
βαιο εἶνε ὅτι ὑπάρχει καὶ κόλασι. Θὰ κολαστῆ -
τε, λέει ὁ Ἰωάννης, θὰ τιμωρηθῆτε! 

–Μὰ αὐτὰ εἶνε λόγια ἀπελπιστικά, θὰ πῆτε. 
Ὄχι. Ἦταν αὐστηρὸς ὁ Ἰωάννης· ἀλλ᾿ ἦταν 

συγχρόνως καὶ ὁ ἄνθρωπος ἀγάπης. Διότι ἀ -
πὸ ἀγάπη ἤλεγχε. Προειδοποιοῦσε τοὺς ἀκρο-
 ατάς του, γιὰ νὰ μὴ φθάσουν στὴν καταστρο-
φή. Μέσ᾿ στὸ σκοτάδι ἐκείνης τῆς ἐποχῆς (τε -
τρακόσα χρόνια εἶχε ν᾿ ἀκουστῇ φωνὴ ἀληθι-
νοῦ προφήτου) ἔρριξε φωτοβολίδα. Ἔχετε δεῖ 
φωτοβολίδα; Εἶδα φωτοβολίδες στὸν πόλεμο· 
σκοτάδι εἶνε, βουνὸ σκότους, δὲν βλέπεις τί-
ποτα, καὶ αἴφνης ἕνα ἀεροπλάνο ῥίχνει μιὰ 
φωτοβολίδα· ἡμέρα γίνεται. Ποιά εἶνε ἡ φω-
τοβολίδα τοῦ Ἰωάννου, ποὺ τὴ ῥίχνει καὶ σ᾿ ἐ -
μᾶς ἀκόμα; Μία λέξι· «Μετανοεῖτε» (Ματθ. 3,2). 
Τί εἶνε ἡ μετάνοια; Τὸ σπουδαιότερο καθῆ -

κον μας. Μετάνοια εἶνε, νὰ ξερριζώσῃς τ᾿ ἀγ -
κάθια ποὺ ἔχεις μέσα σου – ἡ ἀρνητικὴ ὄψι 
αὐ τή. Μετάνοια εἶνε, ἐκεῖ ποὺ ἦταν τ᾿ ἀγκά-
θια, νὰ φυτέψῃς λουλούδια, τριαντάφυλλα καὶ 
κρίνους, καὶ πρὸ παντὸς τὸ δέντρο τῆς ἀρε -
τῆς – ἡ θετικὴ ὄψι της. Μετάνοια εἶνε, νὰ πά -
ψῃς τὴν ψευτιά, τὴν πονηρία, τὴν κακία, τὴ 
μοιχεία, τὴν πορνεία, τὴ βλασφημία, κάθε κα-
κό, νὰ κάνῃς στροφὴ 180 μοιρῶν καὶ ν᾿ ἀγα-

πή σῃς τὴν ἀρετή. Μετάνοια εἶνε ἔρωτας τοῦ 
Χριστοῦ καὶ μῖσος κατὰ τοῦ διαβόλου. 

«Μετανοεῖτε», εἶπε ὁ Ἰωάννης σὲ ὅλους, 
μικροὺς καὶ μεγάλους, στρατιωτικούς, τελῶ -
νες, γραμματεῖς, ἀρχιερεῖς. Ὁ Θεός, λέει, σᾶς 
δίνει παράτασι νὰ ἐξοφλήσετε τὸ χρέος σας. 
Εἶνε ἡ τελευταία προθεσμία. Μετὰ πλέον, τσε-
 κούρι καὶ φωτιά! ἔτσι μιλοῦσε. Διότι «ἡ ἀξίνη 
πρὸς τὴν ῥίζαν τῶν δένδρων κεῖται» καὶ «πᾶν 
δένδρον μὴ ποιοῦν καρπὸν καλὸν ἐκκόπτεται 
καὶ εἰς πῦρ βάλλεται» (Ματθ. 3,10. Λουκ. 3,9). Ἐὰν δὲν 
με τανοήσετε, τότε εἶστε σὰν τὸ δέντρο ποὺ 
παρ᾿ ὅλη τὴν περιποίησι τοῦ κηπουροῦ πα-
ραμένει ἄκαρπο, καὶ τότε πλέον τὸ κόβουν 
καὶ τὸ κάνουν ξύλα γιὰ τὴ φωτιά. Ἔτσι κ᾿ ἐ -
σεῖς· αὐτὸ θὰ εἶνε τὸ τέλος σας. 

* * * Ἀγαπητοί μου, ὁ Ἰωάννης ὁ βαπτιστὴς ῥί-
χνει καὶ σ᾿ ἐμᾶς σήμερα τὴ φωτοβολίδα του 
καὶ φωνάζει· «Μετανοεῖτε». Ἁμαρτωλὸς εἶ -
μαι· ἀλλὰ διαβάζω τὴ Γραφή, τὴν Ἀποκάλυψι, 
τὰ βιβλία τοῦ Θεοῦ μὲ τὶς προφητεῖες, καὶ νο-
μίζω ὅτι εἶνε μιὰ τελευταία προθεσμία γιὰ τὴν 
ἀνθρωπότητα.  
Δὲν μετανοεῖ δυστυχῶς ἡ ἀνθρωπότητα. 

Οἱ ἀρχηγοὶ τῶν ὑπερδυνάμεων συναντῶνται, 
ἀλλὰ τίποτε δὲν κάνουν. Κουβέντες καὶ γλυ-
κόλογα. Δὲν λαλοῦν τὴν ἀλήθεια ὁ ἕνας πρὸς 
τὸν ἄλλο· δὲν ἀκούγεται ἡ λέξι «μετανοεῖτε». 
Καθένας ἐμμένει στὸ σύστημά του. 
Μήπως ἡ μικρή μας πατρίδα ἀκούει τὸ «Με -

τανοεῖτε»; Ἦταν ἄλλοτε δέντρο γεμᾶτο ἄνθη 
καὶ καρπούς· γέννησε μεγάλους ἄντρες, σο-
φοὺς καὶ ἁγίους. Τώρα; ξηραΐλα. Ὦ Ἑλλάδα, 
δέντρο μὲ χιλιάδων χρόνων ἱστορία, πῶς κατήν -
 τησες ἄκαρπο; Ἂν ἔρθῃ ὁ Ἰωάννης μὲ τὸ κλα-
 δευτήρι του, πόσα ξεράδια ἔχει νὰ πετάξῃ!… 
Ἀλλὰ κι ὁ καθένας μας δέντρο εἶνε. Ἡ μηλιὰ 

κάνει μῆλα, ἡ ἀχλαδιὰ ἀχλάδια, ἡ πορτοκαλιὰ 
πορτοκάλια, κ᾿ ἐμεῖς πρέπει νὰ κάνουμε καρ-
ποὺς ἁγίου Πνεύματος, ἀρετές. Ἔχουμε καρ-
πούς; καλῶς· δὲν ἔχουμε; τότε, ἂν μείνουμε 
ἀμετανόητοι, θὰ πέσῃ τσεκούρι καὶ φωτιά. 
Ὁ Θεὸς νὰ μᾶς δώσῃ μετάνοια, τώρα στὸ 

νέο ἔτος. Μικροὶ καὶ μεγάλοι, ἀγράμματοι καὶ 
ἐπιστήμονες, λαϊκοὶ καὶ κληρικοί, ἀρχιεπίσκο -
ποι καὶ πατριάρχες, ὅλοι ἔχουμε ἀνάγκη μετα-
 νοίας. Ἕνας Μέγας Ἀντώνιος, ὅταν πλησίασε 
νὰ πεθάνῃ, εἶπε στὰ πνευματικά του παιδιά· 
Παρακαλέστε τὸ Θεὸ νὰ μοῦ δώσῃ μετάνοια. 
Ἐμεῖς τί νὰ ποῦμε; Δός μας, Χριστέ, μετάνοια, 
μαλάκωσε τὶς καρδιές μας, μὴν πάθουμε κ᾿ ἐ -
μεῖς αὐτὰ ποὺ ἤλεγχε ὁ Ἰωάννης ὁ βαπτιστής. 

(†) ἐπίσκοπος Αὐγουστῖνος
Ἀπομαγνητοφωνημένη ὁμιλία, ἡ ὁποία ἔγινε στὸν ἱ. ναὸ Ἁγ. Παντελεήμονος Φλωρίνης τὴν 5-1-1986 πρωί. Καταγραφὴ καὶ σύντμησις 2-1-2005, ἐπανέκδοσις 21-12-2025.

2



Πέρασαν, ἀγαπητοί μου, οἱ μεγάλες γιορ-
τές· ἂς ἔχῃ δόξα ὁ Θεός. Ἡ τελευταία ἦ -

ταν ἡ ἑορτὴ τῶν Φώτων, ποὺ εἴδαμε τὸ Χριστὸ 
νὰ βαπτίζεται στὸν Ἰορδάνη ποταμό, κ᾿ ἐκεῖ 
νὰ φανερώνεται τὸ μεγαλύτερο μυστήριο τοῦ 
κόσμου. Εἶπα τὸ μεγαλύτερο, διότι ὅλος ὁ κό-
 σμος, ὑλικὸς καὶ πνευματικός, εἶνε γεμᾶτος 
μυστήρια· κολυμποῦμε σὲ μυστήρια. 

Ὁ ἄνθρωπος παραδείγματος χάριν, καὶ ὡς 
σῶμα ἀκόμα, εἶνε ἕνα μεγάλο μυστήριο. Κ᾿ ἕ -
να κύτταρο, ἀπὸ τὰ ἑκατομμύρια καὶ δισεκα-
τομμύρια κύτταρα ποὺ ἀπαρτίζουν τὸν ἀνθρώ-
 πινο ὀργανισμό, εἶνε ἕνα μυστήριο, ποὺ μέχρι 
σήμερα ἡ ἐπιστήμη δὲν μπορεῖ νὰ τὸ ἐξιχνι -
άσῃ πλήρως. Κι ἂν ὁ ἄνθρωπος εἶνε μυστήριο, 
ἀπείρως μεγαλύτερο μυστήριο εἶνε ὁ Θεός, 
ὁ δημιουργὸς τοῦ παντός. Προκαλεῖ τὸν ἴλιγγο 
κάθε ἀνθρώπου, καὶ τοῦ μεγαλυτέρου ἀκόμα 
φιλοσόφου καὶ θεολόγου. Ἂν μπορῇ σ᾿ ἕνα 
ποτήρι νὰ χωρέσῃ ὁ Ἀτλαντικὸς ὠκεανός, τό-
τε καὶ στὴ διάνοια τοῦ ἀνθρώπου θὰ μπο-
ρέσῃ νὰ χωρέσῃ τὸ μέγα μυστήριο τοῦ Θεοῦ. 
Ὁ Θεὸς ποὺ πιστεύουμε ἐμεῖς οἱ Χριστια-

νοὶ διαφέρει ἀπὸ ὅλους τοὺς θεοὺς ποὺ λά-
τρευσαν καὶ λατρεύουν τὰ ἔθνη. Εἶνε ὁ ἐν Τρι -
άδι Θεός, ὁ τρισυπόστατος, ἡ ἁγία Τριάς, Πα -
τὴρ Υἱὸς καὶ ἅγιον Πνεῦμα. Ἂς κλίνουμε εὐ -
λαβῶς τὸ γόνυ ἐνώπιον αὐτοῦ καὶ ἂς ποῦμε· 
Ἁγία Τριάς, Πάτερ Υἱὲ καὶ Πνεῦμα, ἐλέησον 
τὸν κόσμον κ᾿ ἐμᾶς τοὺς ἁμαρτωλούς! 

* * * Στὸν Ἰορδάνη, λοιπόν, φανερώθηκε τὸ μυ-
στήριο τῆς ἁγίας Τριάδος ὅταν βαπτίσθηκε ὁ 
Χριστός. Καὶ μετά; Μετὰ ποῦ πῆγε ὁ Χριστός; 
Τὸ λέει τὸ εὐαγγέλιο σήμερα (βλ. Ματθ. 4,12-17). Ὅ πως 
στὴν περιφέρειά μας ὑπάρχει ἡ λίμνη Μεγά-
λη Πρέσπα, ἔτσι στοὺς Ἁγίους Τόπους ὑπάρ-
χει μιὰ λίμνη διπλάσια καὶ τριπλάσια ποὺ ὀνο-
μάζεται λίμνη ἢ θάλασσα τῆς Γαλιλαίας ἢ τῆς 
Τιβεριάδος καὶ ὑπάρχει μέχρι σήμερα. Στὴ λί-
μνη αὐτὴ πέφτουν τὰ νερὰ τοῦ ποταμοῦ Ἰορ-

δάνου. Στὶς ὄχθες της τὴν ἐποχὴ τοῦ Χριστοῦ 
ὑπῆρχαν πολλὰ μικρὰ χωριά, ὅπου κατοικοῦ -
σαν φτωχοὶ ἐργατικοὶ ψαρᾶδες. Αὐτοὶ δούλευ -
αν τὴ νύχτα γιὰ νὰ πιάσουν ψάρια, νὰ τὰ που-
λή σουν καὶ νὰ ζήσουν τὶς οἰκογένειές τους. 
Ἐκεῖ λοιπὸν πῆγε ὁ Χριστός, γιὰ νὰ διαλέ ξῃ 

τοὺς μαθητάς του. Οὔτε στὴν Ἀθήνα τῶν φι-
λοσόφων, οὔτε στὴ Ῥώμη τῶν στρατηγῶν καὶ 
αὐτοκρατόρων. Ὤ ἡ θρησκεία μας τί μεγα-
λεῖο ἔχει – πότε θὰ τὴν καταλάβουμε! Λένε καὶ 
λένε σήμερα, ὅτι τάχατες ἀγαποῦν τοὺς ἐρ γά-
 τες, τοὺς ἀγρότες, τοὺς φτωχούς. Ἀλλ᾿ αὐτὰ 
μόνο στὰ λόγια, ἐνῷ ζοῦν μιὰ ζωὴ πολυτελέ-
στατη. Ὁ Χριστὸς δὲν ἦταν ἔτσι. Δὲν πῆρε 
γιὰ τὸ ἔργο του σοφοὺς καὶ δυνατοὺς τῆς ἐ -
ποχῆς· πῆρε ψαρᾶδες. Πῆγε κ᾿ ἐγκαταστάθη -
κε ἐκεῖ, στὴν «Καπερναοὺμ τὴν παραθαλασ-
σίαν» (Ματθ. 4,13). Ἀπὸ ᾿κεῖ ἄρχισε νὰ κηρύττῃ. 
Πόσο θὰ θέλαμε κ᾿ ἐμεῖς, θὰ πῆτε, νὰ ζού-

σαμε τότε ἐκεῖ μαζὶ μὲ τοὺς ψαρᾶδες, νὰ βλέ-
παμε τὸ Χριστὸ μὲ τὰ μάτια μας καὶ ν᾿ ἀκού-
γαμε τὴ φωνή του!… Ἀλλ᾿ ἂς μὴ λυπώμαστε. 
Καὶ σήμερα μποροῦμε ν᾿ ἀκούσουμε τὸ Χριστό. 
Πῶς; Εὔκολο εἶνε. Πάρε τὸ Εὐαγγέλιο, ἄνοιξε 
καὶ διάβασέ το μὲ πίστι, καὶ θ᾿ ἀκούσῃς τὴ φω -
νὴ τοῦ Χριστοῦ νὰ σοῦ μιλάῃ ὅπως ἀκριβῶς 
μιλοῦσε στοὺς ψαρᾶδες τῆς Γαλιλαίας. Ναί, 
μποροῦμε καὶ τώρα νὰ δοῦμε τὸ Χριστό. Ποῦ; 
Στὴν ἐκκλησία. Δὲν εἶνε ψέμα αὐτό. Στὰ παλαι -
ότερα χρόνια, ποὺ οἱ ἄνθρωποι πίστευαν, ἔμ -
παιναν στὴν ἐκκλησία καὶ παρακολουθοῦσαν 
τὰ τελούμενα ὄχι ψυχρὰ ἀλλὰ μὲ καρδιὰ θερ-
μή. Διαβάζουμε στοὺς βίους τῶν ἁγίων, ὅτι ἔ -
βλεπαν τὸν ἱερέα ὡς ἄγγελο· γι᾿ αὐτοὺς τὸ στό-
 μα τοῦ ἱερέως ἦταν στόμα Χριστοῦ καὶ ἡ γλῶσ -
σα τοῦ ἱερέως γλῶσσα Χριστοῦ. 
Ἔχει τώρα μεγάλο ἐνδιαφέρον νὰ μάθου-

με, ποιά ἦταν ἡ πρώτη λέξι ποὺ εἶπε ὁ Χρι-
στὸς ὅταν ἄρχισε τὸ κήρυγμά του. Ξέρουμε 
ἀ πὸ τὸ Εὐαγγέλιο, ὅτι ἡ τελευταία λέξι μὲ τὴν 
ὁποία σφράγισε τὸ πανάγιο στόμα του ἦταν 

Κυριακὴ μετὰ τὰ Φῶτα (Ματθ. 4,12-17) 
11 Ἰανουαρίου 2026 (2006)

Περίοδος Δ΄ - Ἔτος ΚΓ΄ 
Φλώρινα - ἀριθμ. φύλλου 12222

Συντάκτης (†) ἐπίσκοπος 
Αὐγουστῖνος Ν. Καντιώτης

Ἁμαρτία καὶ μετάνοια

«Ἐγενόμην ἐν Πνεύματι ἐν τῇ Κυριακῇ ἡμέρᾳ καὶ ἤκουσα φωνὴν ὀπίσω μου μεγάλην ὡς σάλπιγγος» (Ἀπ. 1,10) 
Ἐκδίδεται ἀπὸ τὴν Κοινοβιακὴ Γυναικεία Ἱερὰ Μονὴ Ἁγίου Αὐγουστίνου Φλωρίνης – 531 00 ΦΛΩΡΙΝΑ – τηλ. 23850-28610 –imaaflo@yahoo.gr



Τὸ φυλλάδιο διανέμεται ἀπὸ τὸν Ἱεραποστολικὸ Σύλλογο Κυριακή, τηλ: 23510 22183 – Κατερίνη,
μὲ τὴν εὐλογία τῆς Ἱερᾶς Μητροπόλεως.

Στὸ διαδίκτυο στὸν ἱστότοπο: http://iskiriaki.com

τὸ «Τετέλεσται» (Ἰω. 19,30)· ἀλλὰ ἡ πρώτη λέξι του 
ποιά ἦταν; Ἂν μποροῦσε νὰ τὴ νιώσῃ καὶ νὰ 
τὴ ζήσῃ ὁ κόσμος, ἡ γῆ θὰ γινόταν παράδει-
σος. Δυστυχῶς δὲν τὴ νιώθουμε. Χρειάζεται 
φωτισμὸς τοῦ ἁγίου Πνεύματος. Ἡ πρώτη λέ-
ξι του ἦταν «Μετανοεῖτε» (Ματθ. 4,17). 
Τί θὰ πῇ «Μετανοεῖτε»; Ἀλλαγή, ἀλλάξτε. 

Τί ν᾿ ἀλλάξετε, κουστούμι; Ἀλλάζεις κουστού -
μια· μὰ ὅσα καὶ ν᾿ ἀλλάξῃς, ὁ ἴδιος εἶσαι. «Ἄλ -
λαξε ὁ Μανωλιός, κ᾿ ἔβαλε τὰ ῥοῦχα του ἀλ -
λιῶς». Δὲν ἀλλάζει ἔτσι ὁ ἄνθρωπος· αὐτὴ εἶ -
νε ἐπιφανειακὴ ἀλλαγή. Ἡ ἀλλαγὴ ποὺ ζητά-
ει ὁ Χριστὸς δὲν εἶνε ἐξωτερική· δὲν εἶνε αὐ -
τὸ ποὺ ἔκανε καὶ κάποιος δικτάτορας. Σήμε-
ρα, λέει, φορῶ μαύρη γραβάτα, αὔριο φορῶ 
κόκ κινη γραβάτα… Αὐτὰ εἶνε ἐπιπόλαιες ἀλ -
λαγές, δὲν ἀγγίζουν τὸ βάθος τῆς ἀνθρώπι-
νης ὑπάρξεως. Ὁ Χριστὸς ζητάει ἀλλαγὴ ποὺ 
φτάνει στὰ βάθη τῆς καρδιᾶς, προκαλεῖ ἐπα-
νάστασι καὶ δημιουργεῖ τὸ νέο ἄνθρωπο, τὸν 
Χριστιανό, τὴν «καινὴν κτίσιν» ποὺ λέει ὁ ἀ -
πό στολος Παῦλος (Β΄ Κορ. 5,17. Γαλ. 6,15). 

* * * 
«Μετανοεῖτε», ἀλλάξτε τρόπο ζωῆς. Γιατί 

τὸ λέει αὐτὸ ὁ Χριστός; Διότι ὅπου καὶ ἂν κα-
τοικοῦμε καὶ σὲ ὁποιαδήποτε ἐποχὴ καὶ ἂν 
ζοῦμε, ὅλοι εἴμαστε ἁμαρτωλοί. 
Τί θὰ πῇ ἁμαρτωλοί; Ἁμαρτωλὸς λέγεται 

αὐτὸς ποὺ δὲν ἀκούει τὴ φωνὴ τῆς συνειδή-
σεως, ἡ ὁποία σὰν εἰσαγγελέας λαλεῖ στὰ βά-
θη τῆς καρδιᾶς καὶ λέει· «Πρόσεχε, ἄνθρωπε!». 
Ἁμαρτωλὸς εἶνε αὐτὸς ποὺ παραβαίνει ὄχι μό-
 νο τὸν ἄγραφο νόμο τῆς συνειδήσεως ἀλλὰ 
καὶ τὸν γραπτὸ νόμο, τὸν Δεκάλογο τῆς Παλαι -
ᾶς Διαθήκης, κι ἀκόμη περισσότερο τὴ διδα-
σκαλία τοῦ Κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ, ποὺ 
εἶνε τὸ ἄκρον ἄωτον τῆς τελειότητος. 
Καὶ ἁμαρτάνουμε, ἀγαπητοί μου, τόσες φο-

ρές! Ἁμαρτάνουμε μὲ τὸ κορμί. Μερικοί, θι α -
σῶτες τῆς ἀπόλυτης ἐλευθερίας, λένε τώρα 
καὶ γράφουν ἀναιδέστατα· «Τὸ κορμί μου τὸ 
κάνω ὅ,τι θέλω». Λάθος κάνεις· τὸ κορμὶ εἶνε 
ἀ ριστούργημα - δῶρο τοῦ Θεοῦ. Ὅπως δὲν ἐ -
πιτρέπεται νὰ πάρῃς σφυρὶ καὶ νὰ κάνῃς θρύ-
ψαλα ἕνα ἄγαλμα γιατὶ θὰ συλληφθῇς, ἔτσι 
δὲν ἐπιτρέπεται νὰ φθείρῃς τὸ σῶμα· σοῦ τὸ 
ἔ δωσε ὁ Θεὸς γιὰ ἕνα μεγάλο προορισμό. 
Ἁμαρτάνουμε μὲ τὸ σῶμα, μὲ ὅλα τὰ μέλη 

του. Ἁμαρτάνουμε μὲ τὸ χέρι, τὸ τέλειο αὐτὸ 
ἐργαλεῖο. Μᾶς τό ̓ δωσε ὁ Θεὸς γιὰ νὰ κάνου -
με τὸ καλό, κ᾿ ἐμεῖς κάνουμε τὸ κακό. Ἁμαρ-
τά νουμε μὲ τὰ πόδια. Μᾶς τά ᾿δωσε ὁ Θεὸς 
γιὰ νὰ τρέχουμε στὴν ἐκκλησία, καὶ οἱ πιὸ 
πολλοὶ τρέχουν ἐκεῖ ποὺ εἶνε ὁ διάβολος. Ἁ -

μαρτάνουμε ἀκόμα πιὸ πολὺ μὲ τὰ μάτια. Μᾶς 
τά ᾿δωσε ὁ Θεὸς γιὰ νὰ βλέπουμε τὰ ἔργα του 
καὶ νὰ τὸν δοξάζουμε, καὶ δυστυχῶς τὰ μάτια 
γίνονται αἰτία νὰ κολαζώμαστε. Εἶπα καὶ φώ-
ναξα ἀλλὰ εἰς ὦτα μὴ ἀκουόντων· «Κλεῖστε τὶς 
τηλεοράσεις!», ἁμαρτάνεις τὴν ὥρα ποὺ βλέ-
πεις τὰ γυμνά. Ἁμαρτάνουμε μὲ τὰ αὐτιά, ἁ μαρ-
 τάνουμε μὲ τὴ γλῶσσα, ποὺ «κόκκαλα δὲν ἔχει 
καὶ κόκκαλα τσακίζει». Ἁμαρτάνουμε μὲ τὸ μυα-
 λό. Πέστε μου τί σκέπτεστε νὰ σᾶς πῶ τί εἶστε. 
Ἁμαρτάνουμε τὴν ἡμέρα, τὴ νύχτα, τὰ μεσά-
νυχτα. Ἁμαρτάνουμε στὸ δρόμο, στὰ αὐτοκί-
νητα, στὰ πλοῖα, στὰ τραῖνα, στὰ ἀερο πλάνα. 
Ἁμαρτάνομε δυστυχῶς καὶ μέσα στὸ ναό! 

«Ἁμαρτιῶν μου τὰ πλήθη… τίς ἐξιχνιάσει, 
ψυχοσῶστα Σωτήρ μου;» ἔγραψε ἡ Κασσιανή. 
Ἀμέτρητα τὰ ἁμαρτήματά μας. Κ᾿ εἶνε ἐξορ-
γιστικὸ ν᾿ ἀκοῦς κάποιον νὰ λέῃ «Ἐγὼ δὲν ἔ -
χω κάνει τίποτε». Αὐτὸς δὲν ἐξέτασε ποτέ τὸν 
ἑαυτό του, δὲν ἔχει τὸ «γνῶθι σαυτόν». 

* * * 
Ἁμαρτάνουμε. Λοιπὸν τί πρέπει νὰ γίνῃ; Ὁ 

Θεὸς τὰ ξέρει ὅλα αὐτά. «Ὑπάρχει ἕνα μάτι 
ποὺ τὰ βλέπει ὅλα, ἕνα αὐτὶ ποὺ τ᾿ ἀκούει ὅ -
λα, κ᾿ ἕνα χέρι ποὺ τὰ γράφει ὅλα». Μακροθυ -
μεῖ ὁ Θεός. Καὶ ἐνῷ μπορεῖ νὰ μᾶς τιμωρήσῃ, 
δείχνει ἔλεος. «Παράτεινον τὸ ἔλεός σου τοῖς 
γινώσκουσί σε» (Δοξολ.)· δός μας, Κύριε, παράτα -
σι, γιὰ νὰ μετανοήσουμε, ν᾿ ἀλλάξουμε σκέψι 
καὶ ζωή. 

Μετανοοῦμε; Στὰ παλιὰ τὰ χρόνια, ἀγαπη-
τοί μου, οἱ ἄνθρωποι εἶχαν μετάνοια. Ἁμαρ-
τωλοὶ ἦταν, ἀλλὰ μετανοοῦσαν. Τώρα, χίλια 
κη ρύγματα ν᾿ ἀκούσουν, χίλια θαύματα νὰ δοῦν, 
ὁ Χριστὸς ὁ ἴδιος νά ᾿ρθῃ στὴ γῆ, τίποτα!… 
Ἀναίσθητος, ἀμετανόητος ὁ ἄνθρωπος. 
Ἀδελφοί μου, τελείωσα. Δὲν θὰ μᾶς δικάσῃ 

ὁ Θεὸς γιατὶ ἁμαρτάνουμε· θὰ μᾶς δικάσῃ δι -
ότι δὲν μετανοοῦμε. Τὸ ἁμαρτάνειν εἶνε ἀν -
θρώπινο, τὸ ἐμμένειν στὴν ἁμαρτία εἶνε σα-
τανικό. 
Ἐὰν μετανοήσουμε πραγματικά, τότε ὁ τό-

πος μας θὰ γίνῃ παράδεισος. Δὲν μετανοοῦ -
με; τότε οὐαὶ καὶ ἀλλοίμονό μας. 
Παρακαλῶ τὸ Θεὸ ἐγὼ ὁ ἁμαρτωλὸς ἐπίσκο -

πος, τώρα ποὺ εἴμαστε στὴν ἀρχὴ τοῦ ἔ τους, 
νὰ μᾶς δώσῃ μετάνοια. Ἂς παρακαλέσουμε 
ὅλοι τὸ Πνεῦμα τὸ ἅγιο, νὰ σταλάξῃ στὴν καρ-
 διά μας μιὰ σταλαγματιὰ μετανοίας, νὰ ἐννοή-
σουμε τὸ σκοπό μας, ὥστε πρὶν τὸ τέλος μας 
νὰ ποῦμε κ᾿ ἐμεῖς «Μνήσθητί μου, Κύριε, ὅ -
ταν ἔλθῃς ἐν τῇ βασιλείᾳ σου» (Λουκ. 23,42). 

(†) ἐπίσκοπος Αὐγουστῖνος
Ἀπομαγνητοφωνημένη ὁμιλία, ἡ ὁποία ἔγινε στὸν ἱ. ναὸ Ἁγ. Παντελεήμονος Φλωρίνης τὴν 10-1-1982. Καταγραφὴ καὶ σύν τμησις 8-1-2006, ἐπανέκδοσις 21-12-2025.

2



Ὁδεσπότης, ἀγαπητοί μου, ἦρθε σήμερα στὸ
ναό σας νὰ κάνῃ ἕνα παράπονο. Ποιός

δε σπότης; Ὁ Κύριος ἡμῶν Ἰησοῦς Χριστός.
Αὐτὸς εἶν᾿ ὁ ἀφέντης μας, στὰ χέρια του εἶνε
ὅλα. Καὶ τί παράπονο ἔχει ὁ Χριστὸς μ᾿ ἐμᾶς;
θὰ πῆτε. Ἐμένα ρωτᾶτε; Ἀκούσατε τὸ εὐαγ-
γέλιο. Τὸ παράπονο τοῦ Χριστοῦ ἀ κούγεται
σήμερα ἐκεῖ. Γιὰ σᾶς μιλάει, ὄχι γιὰ ἄλλον. Τί
λέει λοιπὸν τὸ εὐαγγέλιο; Ποιό εἶνε τὸ παρά-
πονο τοῦ Χριστοῦ;

* * *
Λέει, ὅτι σὲ κάποιο μέρος ἔξω ἀπὸ ἕνα χω-

ριό, μέσα σὲ μιὰ σπηλιά, χειμῶνα - καλοκαίρι
ζοῦσαν δέκα δυστυχισμένοι ἄνθρωποι. Ἦταν
ἄρρωστοι. Μόλις εἶδαν τὸ Χριστὸ νὰ περνάῃ,
ἄρχισαν ἀπὸ μακριὰ νὰ φωνάζουν, νὰ ζητοῦν
τὴ βοήθειά του. Γιατί ἀπὸ μακριά; Διότι ἡ ἀρ -
ρώστια τους ἦταν ἄσχημη, κολλητική, ἐπικίν-
δυνη καὶ τὴν ἐποχὴ ἐκείνη ἀθεράπευτη (μόνο
τὰ νεώτερα χρόνια βρέθηκε φάρμακο καὶ θε-
ραπεύεται). Εἶχαν λέπρα. Τὸ κορμί τους γέμι ζε
σπυριὰ καὶ πληγές, κάτι σὰν τὰ λέπια τοῦ ψα-
ριοῦ, σὰν τὴν ψώρα. Ὅλη νύχτα δὲν μποροῦ -
σαν νὰ κοιμηθοῦν. Ἔπαιρναν κεραμίδια καὶ πέ-
 τρες κ᾿ ἔξυναν τὸ δέρμα. Σάπιζαν οἱ μύτες καὶ
τ᾿ αὐτιά, ἔπεφταν οἱ σάρκες. Κάτι φοβερό.

Ἕνας λεπρὸς ἔφτανε νὰ μολύνῃ ὁλόκληρο
χωριό. Γι᾿ αὐτὸ τοὺς λεπροὺς τοὺς ἀπομάκραι -
ναν ἀπὸ τὸν κόσμο καὶ τοὺς μάζευαν ὅλους σ᾿
ἕνα μέρος. Τέτοιος τόπος ἦταν ἡ Σπιναλόγγα,
ἕνα ἐρημονήσι στὰ βόρεια τῆς Κρήτης, ὅπου
δὲν ἐπιτρεπόταν κανεὶς νὰ πλησιάσῃ. Ἔτσι καὶ
στὴν ἐποχὴ τοῦ Χριστοῦ. Τοὺς κρατοῦσαν μα-
 κριά, τοὺς κρεμοῦσαν καὶ κουδούνια στὸ λαι-
μό, ὅπως στὰ ζῷα, γιὰ ν᾿ ἀκοῦνε οἱ ἄλλοι καὶ
νὰ φεύγουν. Οὔτε ἡ γυναίκα τους οὔτε τὸ παι δί
τους οὔτε ἄλλος τοὺς πλησίαζε. Ζοῦσαν σὰν
τ᾿ ἀγρίμια μέσ᾿ στὰ βουνὰ καὶ τὰ λαγκάδια.

Ἀπελπισμένοι λοιπὸν ἀπ᾿ τοὺς ἀνθρώπους
οἱ δέκα λεπροί, ὅταν εἶδαν τὸ Χριστὸ μὲ τοὺς

μαθητάς του, ἄρχισαν νὰ φωνάζουν μὲ ὅλη τὴ
δύναμί τους· «Ἐπιστάτα», ἀφέντη, σῶσε μας
(Λουκ. 17,13). Εἶχαν ἀκούσει γιὰ τὰ θαύματά του καὶ
πίστευαν ὅτι μπορεῖ νὰ κάνῃ κι αὐτοὺς καλά.
Καὶ ὁ Χριστός; Τοὺς θεράπευσε ἀμέσως; Ὄχι.
Τοὺς εἶπε· «Πορευθέντες ἐπιδείξατε ἑαυτοὺς
τοῖς ἱερεῦσι» (ἔ.ἀ. 17,14). Θέλετε νὰ γίνετε καλά; πη-
 γαίνετε στοὺς παπᾶδες. Ἀκοῦτε; Κάτι καφφε -
νόβιοι ποὺ παίζουν πρέφα ἀκοῦς καὶ λένε· «Ἄλ -
λο ὁ Χριστός, ἄλλο οἱ παπᾶδες· ἐγὼ πιστεύω
τὸ Χριστό, μὲ παπᾶδες ὅμως δὲν ἔχω σχέσι…».
Εἶνε ἀνώτεροι αὐτοὶ ἀπὸ τὸ Χριστό; Ἐδῶ
ὅμως ὁ Χριστός, ὅταν τοῦ ζήτησαν βοήθεια
οἱ λεπροί, δὲν τοὺς θεραπεύει ἀμέσως, ἀλλὰ
τοὺς λέει νὰ πᾶνε στοὺς ἱερεῖς.

Γιατί τὸ εἶπε αὐτὸ ὁ Χριστός; Γιὰ τρεῖς λό-
γους. Πρῶτον γιὰ νὰ δοκιμάσῃ τὴν πίστι τους.
Γιατὶ μποροῦσαν νὰ ποῦν· Ἐμεῖς ζητήσαμε τὴ
δική σου βοήθεια, ὄχι τῶν ἱερέων. Δεύτερον τὸ
εἶπε, γιὰ νὰ δείξῃ ὅτι τιμᾷ τοὺς ἱερεῖς· μᾶς δι-
δάσκει ἔτσι, ὅτι δὲν μπορεῖ νὰ ὑπάρχῃ Ἐκκλη-
 σία χωρὶς ἱερεῖς. Καὶ τρίτον τὸ εἶπε, διότι τὴν
ἐποχὴ ἐκείνη αὐτοὶ ἐκτελοῦσαν δημοσία ὑπη-
 ρεσία· ὅπως σήμερα ἐκδίδουν πιστοποιητικά,
ἔτσι καὶ τότε οἱ ἱερεῖς ἦταν σὰν γιατροὶ καὶ πι-
στοποιοῦσαν ἂν κάποιος εἶνε καλὰ ἢ ὄχι. Ἔτσι
αὐτοὶ θὰ βεβαιώσουν τώρα τὴ θεραπεία τῶν
λεπρῶν καὶ θὰ εἶνε μάρτυρες ποὺ θὰ βεβαι-
ώσουν τὸ θαῦμα τοῦ Χριστοῦ.

Τρέξτε στοὺς ἱερεῖς, εἶπε ὁ Χριστός. Κι αὐ -
τοὶ χωρὶς ἀντίρρησι ὑπήκουσαν. Καὶ πηγαίνον -
τας ἔγινε τὸ θαῦμα. Τὸ δέρμα τους καθάρισε,
ἔ γινε σὰν βελοῦδο, ἔφυγαν ὅλες οἱ πληγές.

Ὅταν τώρα εἶδαν ὅτι θεραπεύθηκαν, τί ἔ -
πρεπε νὰ κάνουν οἱ δέκα αὐτοί; Ἀφοῦ ὁ Χρι-
στὸς τοὺς ἔκανε καλά, θά ᾿πρεπε νὰ γυρίσουν
νὰ τὸν εὐχαριστήσουν. Τό ᾿καναν; Ὄχι. Μόλις
ἔγιναν καλά, φτερὰ στὰ πόδια· νὰ πᾶνε – ποῦ;
Ἄλλος στὴ γυναῖκα καὶ τὰ παιδιά του, ἄλ λος
στοὺς γονεῖς του, ἄλλος στὸ χωράφι του, ἄλ -

Κυριακὴ ΙΒ΄ Λουκᾶ (Λουκ. 17,12-19)
19 Ἰανουαρίου 2014 (2006)

Περίοδος Δ΄ - Ἔτος ΚΓ΄
Φλώρινα - ἀριθμ. φύλλου 12232

Συντάκτης (†) ἐπίσκοπος
Αὐγουστῖνος Ν. Καντιώτης

Τὸ παράπονο τοῦ Χριστοῦ
«Ἀποκριθεὶς δὲ ὁ Ἰησοῦς εἶπεν· Οὐχὶ οἱ δέκα ἐκαθαρίσθησαν; οἱ δὲ ἐννέα ποῦ;» (Λουκ. 17,17)

«Ἐγενόμην ἐν Πνεύματι ἐν τῇ Κυριακῇ ἡμέρᾳ καὶ ἤκουσα φωνὴν ὀπίσω μου μεγάλην ὡς σάλπιγγος» (Ἀπ. 1,10)

Μιλήσαμε, ἀγαπητοί μου, πρὸ ἡμερῶν γιὰ τὴν ἐπίτασι τῆς ἁμαρτίας, τὴν ἐ πι δείνωσι τοῦ κακοῦ, ποὺ παρατηρεῖται στὶς ἡμέρες μας. Ἀκοῦμε τὴν 
Ἀ ποκάλυψι νὰ λέῃ· «Ὁ καιρὸς ἐγγύς ἐστιν. ὁ ἀδικῶν ἀδικησάτω ἔτι, καὶ ὁ ῥυ-
παρὸς ῥυπαρευθήτω ἔ  τι, καὶ ὁ δίκαιος δικαιοσύνην ποιησάτω ἔτι, καὶ ὁ ἅγιος 
ἁγιασθήτω ἔτι» (Ἀπ. 22,10-11). Εἴδαμε ἕως ἐδῶ τὴν πρόοδο τοῦ κακοῦ· ὅτι τώρα ἡ 
ἐνίσχυσι τοῦ κακοῦ εὐνοεῖται καὶ χειροκροτεῖται. Τὸ θλιβερὸ εἶνε ὅτι, ἐνῷ ὁ 
κόσμος προχωρεῖ ἀπὸ τὸ κακὸ στὸ χειρότερο, τὰ παιδιὰ τοῦ Φωτός, οἱ Χρι-
στιανοὶ τῆς Ἐκκλησίας, κοιμοῦνται ὅπως οἱ μαθηταὶ τοῦ Χριστοῦ στὸν κῆπο 
τῆς Γεθσημανῆ τὴ νύχτα τῆς Μεγάλης Πέμπτης, ὅταν ὁ Θεάνθρωπος Κύριός 
μας ζοῦσε τὴ μεγάλη ἀγωνία. Ἑρμηνεύσαμε ὣς ἐδῶ τὸ πρῶτο μέρος τοῦ ῥη-
τοῦ τῆς Ἀποκαλύψεως. Συνεχίζουμε τώρα νὰ δοῦμε τὸ δεύτερο μέρος. 

● Ὑπάρχει καὶ τὸ καλὸ «ἔτι» 

Παρὰ τὴν πρόοδο τοῦ κακοῦ ἡ Ἀποκάλυψις μᾶς παρηγορεῖ. Τί λέει στὴ 
συνέχεια τὸ χωρίο ποὺ ἑρμηνεύουμε· «ὁ δίκαιος δικαιοσύνην ποιησάτω 
ἔτι, καὶ ὁ ἅγιος ἁγιασθήτω ἔτι» (Ἀπ. 22,11). 
Δὲν προχωρεῖ δηλαδὴ μόνο τὸ κα κό· προχωρεῖ καὶ τὸ καλό, ἔστω καὶ 

ἂν φαίνε ται ὅτι κινεῖται σὲ μικρότερη κλίμακα. Μπορεῖ τὸ πονηρὸ νὰ πλεο-
νε κτῇ σὲ ὄγκο, σὲ ποιότητα ὅμως ὑπερέχει τὸ ἀγαθό· τὸ ὕψος τῆς πίστεως, 
αὐτὸς ὁ «κόκκος σινάπεως» (Ματθ. 13,31· 17,20. Μᾶρκ. 4,31. Λουκ. 13,19· 17,6), ἀντισταθμίζει τὴν 
πλημμύρα τῆς ἀσεβείας καὶ ἀθεΐας. Ἄλλωστε, ἐνῷ τὸ κα κὸ εἶνε θρασὺ καὶ 
ἀλαζονικό, τὸ ἀγαθὸ εἶνε σεμνὸ καὶ ἀφανές, προχωρεῖ χωρὶς θόρυβο καὶ 
καύχησι. «Οὐκ ἔρχεται ἡ βασιλεία τοῦ Θεοῦ μετὰ παρατηρήσεως» (Λουκ. 17,20). 
Καὶ ποῦ προχωρεῖ τὸ καλό; Εἶνε ἄξιο παρατηρήσεως ὅτι, ἐκεῖ ποὺ πα-

ρουσιάζεται ἡ μεγα λύτερη αἰχμὴ τῆς διαφθορᾶς, ἐ κεῖ ἀκριβῶς παρουσιάζε-
ται ἀντιστοίχως καὶ ἡ αἰχμὴ τῆς ἀρετῆς. Περίεργο πρᾶγμα. Εἶνε ἐκεῖνο ποὺ 
λέει ὁ ἀ πόστολος Παῦλος· «Ἐκεῖ ποὺ ἐ πε ρίσσευσε ἡ ἁ μαρ  τία, ὑπερεπερίσ-
σευσεν ἡ χάρις» (῾Ρωμ. 5,20). Αὐξάνει ἡ ἁμαρτία; αὐξάνει καὶ ἡ χάρις. 

Θέλετε παραδείγματα; Διαβάστε τὴ Γραφὴ νὰ δῆτε. 
√ Ἡ ἐποχὴ τοῦ Νῶε ἦταν διεφθαρμένη. Ἀλ λὰ μέσα στὴ διαφθορὰ ἕνας 

Νῶε μὲ τὴν οἰ κογένειά του, ὀχτὼ ἄτομα, κράτησαν τὴν πίστι στὸ Θεό· ἐνῷ 
οἱ ἄλλοι εἶχαν γίνει σάρκες, αὐ τοὶ ζοῦσαν κατὰ τὸ θέλημά Του. 
√ Ἄλλο παράδειγμα κατόπιν. Στὰ Σόδομα καὶ Γόμορρα ἦταν φρικτὴ ἡ 

κατάστασι. Ἁ μαρτήματα ποὺ δὲν λέγονται διέπρατταν ἀναίσχυντα ὅ λοι ἀ πὸ 
κοινοῦ. Μέσα ὅμως σ᾽ αὐτὴ τὴν κατάπτωσι ὁ Λὼτ μὲ τὴ γυναῖκα καὶ τὶς δύο 
κό ρες του κρατοῦ σαν τὴν θεοσέβεια καὶ ζοῦ σαν μὲ καθαρότητα καὶ τιμή. 
√ Θέλετε ἄλλο ἕνα παράδειγμα; Στὰ χρόνια ποὺ ὁ λαὸς τοῦ Θεοῦ ἦταν 

αἰχμάλωτοι στὴ Βαβυλῶνα διακρίθηκαν οἱ Τρεῖς Παῖδες. Ἕ νας δικτάτορας, 
ὁ Ναβουχοδονόσορ, ἔφτειαξε ἕνα πελώριο ἄγαλμα καὶ διέταξε· Πέσετε ὅ λοι νὰ 
τὸ προσκυνήσετε· μόλις ἠχήσουν τὰ ὄ ργανα καὶ ἡ σάλπιγγα δώσῃ τὸ σύνθη-
 μα, γονατίστε ὅλοι. Ὅποιος δὲν πέσῃ νὰ προσκυνή σῃ τὸ ἄγαλμα, δίπλα ἐδῶ 
περιμένει τὸ πυρακτωμένο καμίνι καὶ θὰ ῥιχτῇ μέσα σ᾽ αὐτό. Καὶ πρά γμα τι, 
μόλις ἀκούστηκαν τὰ ὄργανα ἔσκυψαν ὅλοι στὴν πεδιάδα Δεειρᾶ (Δαν. 3,1)· ὅπως 
τὸ δρεπάνι περ νάει καὶ κόβει τὰ στάχυα, ἔτσι μό  λις δόθηκε τὸ σύνθημα στρώ-
θηκαν ὅλοι κα ταγῆς. Μόνο οἱ Τρεῖς Παῖδες, ὁ Σεδρὰχ ὁ Μισὰχ κι ὁ Ἀβδε-
ναγώ (Ἀνανίας, Μισαὴλ καὶ Ἀζαρίας) ἔμειναν ὄρθιοι καὶ εἶπαν· Ὄχι! ἐμεῖς 
προσ κυνοῦμε μόνο τὸν Κύριό μας, δὲν προσ κυνοῦμε εἴδωλα. Τοὺς ἔρριξαν 
στὸ καμίνι, ἀλ λὰ μὲ τὴν πίστι στὸν ἀληθινὸ Θεὸ βγῆκαν ἀπὸ ᾽κεῖ ἀβλαβεῖς. 
Ὅπως λοιπὸν πρὸ τοῦ κατακλυσμοῦ βρέθηκε ὁ Νῶε, στὰ Σόδομα βρέ-

θηκε ὁ Λώτ, στὴ Βαβυλῶνα τοῦ Ναβουχοδονόσορος βρέθηκαν οἱ Τρεῖς Παῖ -
δες, ἔτσι ὑπάρχουν πάν τοτε οἱ ἄνθρωποι τοῦ Θεοῦ. 

–Αὐτὰ ἦταν κάποτε, θὰ μοῦ πῇ κάποιος, «τῷ καιρῷ ἐ κείνῳ» ποὺ λέτε 
σεῖς οἱ παπᾶδες· σήμερα ὅμως ποῦ εἶνε τέτοια παραδείγματα πιστῶν ποὺ 
ἀντιστέκονται στὸ κακό; Ὑπάρχουν τέτοιοι ἄνθρωποι; 
Ὑπάρχουν καὶ σήμερα! καὶ θὰ ὑπάρχουν πάντοτε· ἀλλὰ δὲν γράφουν 

τὰ ὀνόματά τους οἱ ἐφημερίδες. Ποῦ ὑπάρχουν; Σᾶς ἀναφέρω δυό - τρία τέ-
τοια διαμάντια κρυμμένα μέσ᾽ στὴν κοπριὰ τοῦ κόσμου, καὶ τελειώνω.  
√ Τὸ ἕνα. Τὸ θέρος τοῦ 1972 ἔγιναν στὸ Μόναχο οἱ Ὀ λυμπιακοὶ Ἀγῶ -

νες· ἐκεῖ ἡ χώρα μας δὲν διακρίθηκε. Ἀπὸ τὴν ὥρα ποὺ πῆγαν στὴν Ὀλυμ -
πία ν᾽ ἀνάψουν φῶς στὸ βωμὸ τοῦ Δία κ᾽ ἔκαναν προσευχὴ σ᾽ αὐτὸν νὰ τοὺς 
βο ηθήσῃ, ἀπὸ τότε αὐτὴ ἡ ὑπόθεσι δὲν πῆγε καλά. Καὶ ποῦ κατέληξε; Ὄχι ὅτι 
εἴμαστε ἐναν  τίον τοῦ ἀθλητισμοῦ, ὄχι· εἴμαστε ἐναντίον ἑνὸς ἀθλητισμοῦ ποὺ 
προσκυνάει τὰ εἴδωλα. Στὸ Μόναχο πῆγαν χιλιάδες ἀθληταί (Γιαπωνέζοι, Κι-
νέζοι, Ἀφρικᾶνοι, Ἀβησσυνοί…, ἀπ᾽ ὅ λα τὰ κράτη). Μεταξὺ αὐτῶν ἦταν καὶ 
Χριστι ανοί. Τὴν ὥρα λοιπὸν τῆς ἐνάρξεως τῶν ἀ γωνισμάτων, μπροστὰ σὲ ἑ -
κατομμύρια μάτια ποὺ παρακολουθοῦσαν, εἶδαν ὅλοι ἕναν ποὺ προτοῦ νὰ 
ξεκινήσῃ ἔκανε τὸ σημεῖο τοῦ σταυ  ροῦ. Δὲν ἦταν Ἕλληνας, ῾Ρουμᾶνος ἦ ταν. 
Μάλιστα, κύριε· ἔτσι ἔρχονται τὰ μαθήματα. ῾Ράπισμα ἦταν αὐτὸ γιὰ μᾶς. 
√ Στὴν Ἑλλάδα τὸ 1896, στοὺς Ὀλυμπιακοὺς Ἀ γῶνες ποὺ ἔγιναν, εἴχα-

με νίκη· πρῶ τος ὀ λυμπιονίκης μαραθωνοδρόμος ἦ ταν ὁ Σπῦ  ρος Λούης (1872-
1940) ἀπὸ τὸ Μαρού σι· γι᾽ αὐ τὸ ἔχουν ἐκεῖ καὶ ἄ γαλμά του. Τί ἦταν ὁ Λούης; 
Ἕνας γαλατᾶς. Ἄκουσε γιὰ τοὺς μαραθω νοδρόμους καὶ ῥώτησε· –Τί ἀ γῶνα 
κάνουν αὐ τοί; –Νά, τρέχουν αὐτὴ τὴν ἀπόστασι καὶ ὅ ποιος φτά σῃ πρῶτος 
παίρ νει μεγάλο βραβεῖο. –Μὰ αὐτὸ μπορῶ νὰ τὸ κάνω κ᾽ ἐγώ, κι ἂς μὴν ἔχω 
προπονηθῆ. Πάει λοιπὸν ὁ Λούης μέσα στὴν ἐκκλησία, κάνει τὸ σταυρό του 
καὶ λέει· –Παναγιά μου, βο ήθα με. Παίρνει μέρος στὸ ἀγώνισμα καὶ τερμα-
τίζει πρῶτος! Ἀπὸ ᾽κεῖ βγῆκε ἡ ἔκφρασι «ἔγινε Λούης» γιὰ κάποιον ποὺ εἶνε 
γρήγορος στὰ πόδια. Βλέπετε λοιπόν; ἐνῷ ὁ ἕνας προχωρεῖ «ἔτι» καὶ «ἔτι» 
στὸ κακό, στὴν ἀ σέβεια, στὴ βλαστήμια, στὴν ἀδικία, ὁ ἄλ λος, ὁ ἁπλοϊκὸς 
γαλατᾶς στὴν Ἑλ λάδα ἢ ὁ ἀ θλητὴς στὸ Μόναχο, παρ᾽ ὅλο ὅτι μεγάλωσε σὲ 
ἀ θεϊστικὸ καθεστώς, «ἔτι» καὶ «ἔτι» προχω ροῦν στὸ ἀγαθό, στὴν πίστι, στὸ 
σεβασμὸ τοῦ Θεοῦ, καὶ διδάσκουν ἐμᾶς. 
√ Θέλετε ἄλλο παράδειγμα; Πᾶμε στὴ ῾Ρωσία. Ὑπὸ ἄθεο καθεστὼς γι-

νόταν κηδεία ἑνὸς μεγάλου προσώπου καὶ μαζεύτηκαν ὅλοι οἱ ἐ πίσημοι. Κα-
νείς τους σταυρό! Ἐκεῖ λοιπὸν ἔρ χεται καὶ κάποιος ποὺ ἔκανε τὸ σταυρό του 
καὶ τὸν εἶδαν ὅλοι. Τὸν γνώριζαν· λο γο τέχνης μὲ διεθνῆ ἀναγνώρισι καὶ βρα-
βεῖα (Νόμπελ 1970), ἀνώτερος τοῦ Ντοστογιέφσκυ, ὁ δι άσημος Ἀλέξαν-
δρος Σολζενίτσιν. Αὐτὸς τρεῖς φορὲς τὸ σταυρό του! Πάρε τὸ μάθημά σου 
ἐσύ, κύριε, ποὺ κάνεις τὸν ἐπιστήμονα καὶ τὸ λογοτέχνη. Ὁ ἕνας προχωρεῖ 
«ἔτι» καὶ «ἔτι» στὴν ἀπιστία, ὁ ἄλλος«ἔτι» καὶ «ἔτι» προχωρεῖ στὴν πίστι 
καὶ τὴν ὁμολογία. 
√ Θέλετε κι ἄλλο ἕνα; Ἂς γυρίσου με ἐδῶ. Δὲν εἶνε πολλὰ χρόνια ποὺ συν   -

έ βη τὸ ἑξῆς στὴ Μύκονο, τὸ εὐλογημένο νησάκι τῶν Κυκλάδων μὲ τὸ ὄ μορ-
φο μοναστηράκι τῆς Παναγίας τῆς Τουρλιανῆς. Πῆγε ἐ κεῖ νὰ ξεκουραστῇ ἕνας 
Γερμανὸς ἐπιστήμονας ποὺ θεωρεῖται ὁ ἐφευρέτης τῶν πυραύλων. Καὶ τὴν 
Κυριακὴ τὸ πρωί, ἐνῷ οἱ ἄλλοι ξένοι παραθερισταὶ πήγαν γιὰ μπάνιο, αὐτὸς 
σηκώθηκε καὶ πῆγε στὴν ἐκκλησία. Κι ὅταν βγῆκε ἔξω καὶ τὸν ῥώτησαν –Μὰ 
πιστεύετε; ἀπήν τησε· –Πιστεύω πιὸ βαθειὰ τώρα ἀπ᾽ ὅ,τι πρίν· βλέπω παν -
τοῦ τὸ Θεό. Ποιός εἶνε; Εἶνε ὁ Βέρνερ φὸν Μπράουν (Wernher Magnus Maximilian Freiherr von 
Braun). Πάρε λοιπὸν ἀπὸ αὐ τὸν τὸ μάθημά σου κ᾽ ἐσύ, κ. κα θηγητά, ποὺ ὁ ρίζεις 
στὰ παιδιὰ Κυριακὴ πρωὶ ἐξετάσεις, γιὰ νά ᾽χῃς τὸ ἀπόγευμα ἐ λεύθερο. 
Θὰ μποροῦσα ν᾽ ἀναφέρω κι ἄλλα παραδείγματα. Νομίζω ὅτι ἀρ κοῦν αὐ -

τά. Ἐπιβεβαιώνουν τὸ ῥητὸ «ὁ ἀδικῶν ἀδικησάτω ἔτι, καὶ ὁ ῥυπαρὸς ῥυπαρευ -
θήτω ἔτι, καὶ ὁ δίκαιος δικαιοσύνην ποιησάτω ἔτι, καὶ ὁ ἅγιος ἁ γιασθήτω ἔτι». 

● Λίγο χρόνο ἔχουμε 

Σᾶς προειδοποιῶ, ἀγαπητοί μου, ὅτι τὸ κα κὸ δὲν θὰ σταματήσῃ· θὰ προ-
χωρήσῃ ἀκόμη περισσότερο. Θὰ σαπήσῃ ἀκόμη περισσότερο ἡ κοινωνία, 
ὁλόκληρος ὁ κόσμος, καὶ ἡ πατρί δα μας ἀκόμη. Νὰ περιμένετε πράγμα-
τα φρικτά. Ἡ διαφθορὰ θὰ αὐξηθῇ. Τὸ εἴδατε; 

Κυριακὴ ΙΒ΄ Λουκᾶ 
18 Ἰανουαρίου 2026

Περίοδος Δ΄ - Ἔτος ΜΓ΄ 
Φλώρινα - ἀριθμ. φύλλου 2710

Συντάκτης (†) ἐπίσκοπος 
Αὐγουστῖνος Ν. Καντιώτης

Η ΕΠΙΤΑΣΙΣ ΤΗΣ ΑΜΑΡΤΙΑΣ – β΄. Πρόοδος τοῦ ἀγαθοῦ. 
«Ὁ καιρὸς ἐγγύς ἐστιν. ὁ ἀδικῶν ἀδικησάτω ἔτι, καὶ ὁ ῥυπαρὸς ῥυπαρευθήτω ἔ  τι, 
καὶ ὁ δίκαιος δικαιοσύνην ποιησάτω ἔτι, καὶ ὁ ἅγιος ἁγιασθήτω ἔτι» (Ἀπ. 22,10-11)

«Ἐγενόμην ἐν Πνεύματι ἐν τῇ Κυριακῇ ἡμέρᾳ καὶ ἤκουσα φωνὴν ὀπίσω μου μεγάλην ὡς σάλπιγγος» (Ἀπ. 1,10) 
Ἐκδίδεται ἀπὸ τὴν Κοινοβιακὴ Γυναικεία Ἱερὰ Μονὴ Ἁγίου Αὐγουστίνου Φλωρίνης – 531 00 ΦΛΩΡΙΝΑ – τηλ. 23850-28610 –imaaflo@yahoo.gr



Τὸ φυλλάδιο διανέμεται ἀπὸ τὸν Ἱεραποστολικὸ Σύλλογο Κυριακή, τηλ: 23510 22183 – Κατερίνη,
μὲ τὴν εὐλογία τῆς Ἱερᾶς Μητροπόλεως. 

Στὸ διαδίκτυο στὸν ἱστότοπο: http://iskiriaki.com

λος στὸ μαγαζί του· κανείς δὲν εἶπε εὐχαρι-
στῶ.

Ἕνας μόνο ἀπὸ τοὺς δέκα –κι αὐτὸς ὄχι
Ἰσραηλίτης ἀλλὰ Σαμαρείτης, ἀλλογενὴς δη-
λαδὴ καὶ ἀλλόπιστος– γύρισε δοξάζοντας τὸ
Θεό. Γονάτισε μπροστὰ στὸ Χριστὸ καὶ τὸν εὐ -
χαριστοῦσε. Τότε ὁ Χριστὸς εἶπε τὸ παράπο-
νό του – κ᾿ εἶνε μία ἀπ᾿ τὶς λίγες φορὲς ποὺ πα-
 ραπονέθηκε ὁ Κύριος. «Ἐγώ», λέει, «δέκα θε-
 ράπευσα· οἱ ἐννέα ὅμως ποῦ εἶνε; δὲν γύρι-
σαν νὰ εὐχαριστήσουν τὸ Θεό, παρὰ μόνο
αὐ τὸς ὁ ξένος; Αὐτὸ εἶνε τὸ παράπονό του.

* * *
Σήμερα τὸ παράπονο τοῦ Χριστοῦ εἶνε πιὸ

μεγάλο. Διότι ἐμεῖς εἴμαστε χειρότεροι ἀπὸ
τοὺς λεπροὺς ποὺ θεραπεύθηκαν.

–Σ᾿ αὐτούς, θὰ πῇς, ἔκανε καλὸ ὁ Χριστός,
τοὺς θεράπευσε· σ᾿ ἐμένα τί καλὸ ἔκανε;

Δὲν ντρέπεσαι νὰ τὸ λὲς αὐτό; Τί καλὸ σοῦ
ἔκανε ὁ Χριστός; Σοῦ ἔκανε πιὸ μεγάλο καλὸ
ἀπ᾿ ὅ,τι στοὺς λεπρούς. Γιατὶ ὅ,τι ἔχεις τοῦ Χρι-
 στοῦ εἶνε. Ὁ ἀέρας, τὸ νεράκι, τὸ ψωμί, τὰ λου-
 λούδια, οἱ καρποὶ τῶν δέντρων, τὰ ζῷα, ὁ ἥλιος,
ἡ γυναίκα καὶ τὰ παιδιὰ ποὺ ἔχεις, ἡ πα τρίδα
ποὺ ζῇς, τοῦ Χριστοῦ δῶρα εἶνε. Γιά δεῖ ξε μου
ἔχεις τίποτα δικό σου; Τὸ μόνο δικό μας εἶνε
οἱ ἁμαρτίες. Αὐτὲς εἶνε ἡ «λέπρα» μας. Καὶ θά
᾿πρεπε γι᾿ αὐτὲς ν᾿ ἀνοίξῃ ἡ γῆ νὰ μᾶς κατα-
πιῇ· γιατὶ φύγαμε ἀπὸ τὸ Θεό. Καὶ δὲν φτάνει
ποὺ εἴμαστε παραβάται τῶν ἐντολῶν του, εἴμα-
 στε καὶ ἀχάριστοι ἔναν τι τῶν εὐεργεσιῶν του.

Οἱ λεγόμενοι Χριστιανοὶ γίναμε χειρότεροι
ἀπ᾿ ὅλους. Οἱ ξένοι, οἱ «Σαμαρεῖται», οἱ ἀλλο-
γενεῖς καὶ ἀλλόθρησκοι, εἶνε συνεπέστεροι
μὲ τὴν πίστι τους· οἱ Τοῦρκοι Παρασκευὴ δὲν
δουλεύουν, τρέχουν στὰ τζαμιά τους· οἱ Ἑ -
βραῖοι τὸ Σάββατο ἔχουν ἀργία, εἶνε ὅλοι στὶς
χάβρες τους· οἱ ἄγριοι στὴν Ἀφρικὴ λατρεύ-
ουν κι αὐτοὶ τοὺς θεούς των. Ἐμεῖς γίναμε χει-
 ρότεροι κι ἀπὸ Τούρκους κι ἀπὸ Ἑβραίους κι
ἀπὸ τοὺς ἀγρίους, ἀλλὰ κι ἀπὸ τὰ ζῷα καὶ τὰ
θηρία ἀκόμα. Ἕνα σκύλο ἔχεις, τοῦ πετᾷς ἕνα
κόκκαλο καὶ κουνάει τὴν οὐρά του, σὰ νὰ λέῃ
«σ᾿ εὐχαριστῶ, ἀφέντη»· κι ὁ ἄνθρωπος μὲ τὴ
μπουκιὰ στὸ στόμα βλαστημάει τὸ Θεό. Σὰν
λυσσασμένο σκυλί· διότι μόνο τὸ λυσσασμέ-
νο σκυλὶ δὲν γνωρίζει τὸν ἀφέντη του καὶ τὸν
δαγκώνει. Ὑπάρχουν πολλὲς ἱστορίες γιὰ τὰ
ζῷα. Λένε, ὅτι ἕνας χωριάτης ἄκουσε μιὰ μέ-
ρα μέσ᾿ στὸ δάσος μουγκρητό· μούγκριζε ἕνα
λιοντάρι, ἀλλὰ σὰν κλαμένο. Πλησιάζει, τί νὰ
δῇ; Τὸ λιοντάρι εἶχε πατήσει ἕνα ἀγκάθι, δὲν
μποροῦσε νὰ τὸ βγάλῃ καὶ πονοῦσε. Πλησία-
σε μὲ φόβο καὶ τοῦ ᾿βγαλε τὸ ἀγκάθι ἀπὸ τὸ

πό δι προσεκτικά. Τὸ λιοντάρι τοῦ ἔγλειφε τὰ
χέρια, κι ἀπὸ τότε τὸν ἀκολουθοῦσε σὰν χω-
ροφύλακας. Δὲν εἶνε παραμύθι αὐτό. Καὶ τὰ
ἄγρια θηρία δείχνουν εὐγνωμοσύνη. Ἐμεῖς
γίναμε χειρότεροι κι ἀπὸ τὰ ζῷα.

* * *Ποιό εἶνε, λοιπόν, τὸ παράπονο τοῦ Χρι-
στοῦ; Ὅτι λίγοι ἐκκλησιάζονται. Οἱ ἄλλοι ποῦ
εἶνε; Ξέρω ποῦ εἶνε· ἄλλοι περιμένουν πότε
θ᾿ ἀνοίξῃ τὸ καφενεῖο, ἄλλοι ἀνεβαίνουν στὰ
τρακτὲρ καὶ πᾶνε στὶς δουλειές τους, ἄλλοι
παίρνουν τὸ ὅπλο καὶ πᾶνε γιὰ κυνήγι, κι ἄλ -
λοι δεξιὰ - ἀριστερά. Ἔτσι δὲν ἔρχονται στὴν
ἐκκλησία νὰ ποῦν εὐχαριστῶ στὸ Χριστό. Ἔτσι
καὶ ἡ Κυριακὴ δὲν τιμᾶται. Ἂν ἤμουν κυβερ-
νή της, –μὴ φανῇ παράξενο– θὰ καταργοῦσα
τὴν Κυριακή! Διότι τότε γίνονται τὰ πιὸ πολ-
λὰ ἐγκλήματα. Ρωτῆστε τὸν εἰσαγγελέα καὶ
τὴν ἀστυνομία. Ἡ Κυριακὴ στάζει αἷμα! Ἂν
πρόκειται λοιπὸν τὴν Κυριακὴ νὰ βγάζουμε
τὰ μάτια μας, προτιμότερο νὰ καταργηθῇ. Καὶ
θὰ τὴν καταργήσῃ ὁ Θεός. Κάπου - κάπου θὰ
μείνουν μερικοὶ ποὺ θὰ ἐκκλησιάζωνται. Δὲν
ἔχει ἀνάγκη ὁ Θεὸς ἀπὸ τὶς ἐκκλησιές μας!
Ἔχει ἐκκλησιὰ μεγάλη τὸν οὐρανὸ μὲ τ᾿ ἄ -
στρα. Τί νὰ περιμένῃ ἀπὸ μᾶς τὰ σκουλήκια;
Κι ἅμα ἐμεῖς δὲν πᾶμε στὴν ἐκκλησιά, ἔχει τί-
ποτα νὰ ζημιωθῇ; Ἄγγελοι καὶ ἀρχάγγελοι
τὸν ὑμνοῦν καὶ τὸν λατρεύουν. Ὅλες οἱ βλα-
στήμιες τῶν ἀπίστων δὲν φτάνουν νὰ σβή-
σουν τὴν Θεότητα· θὰ ὑπάρχῃ.

Ὑπάρχει Χριστός, ὑπάρχει Παναγία, ὑπάρ-
χουν ἅγιοι, ὑπάρχει ψυχή, ὑπάρχει παράδει-
σος, ὑπάρχει κόλασις. Νὰ τὰ πιστεύετε αὐτά.
Φράξτε τ᾿ αὐτιά σας μὲ βουλοκέρι νὰ μὴν ἀ -
κοῦτε τοὺς ἀθέους. Καὶ ἂν ἐμεῖς οἱ ἀχάριστοι
ἀρνηθοῦμε τὸ Χριστό, κι αὐτὲς οἱ πέτρες ποὺ
πατοῦμε θὰ φωνάξουν «Εἷς ἅγιος, εἷς Κύριος,
Ἰησοῦς Χριστός, εἰς δόξαν Θεοῦ Πατρός·
ἀμήν» (Φιλ. 2,11 καὶ θ. Λειτ.).

Αὐτὰ ποὺ σᾶς λέω νὰ τὰ κάνετε. Στὸ σπίτι ὅ -
ταν πᾶτε, νὰ μὴν τρῶτε ψωμὶ ἐὰν δὲν πῆτε τὸ
«Πάτερ ἡμῶν». Ἅμα βραδιάσῃ, νὰ μὴν πέφτε -
τε στὰ κρεβάτια τὰ ἀντρόγυνα χωρὶς προσευ -
χή. Ἅμα ξημερώσῃ, ξεκινῆστε πάλι μὲ προσ -
ευχή. Ἂν πᾶτε γιὰ δουλειά, νὰ σταυρώνετε τὰ
χωράφια σας. Σπέρνετε, προσευχή. Θερίζετε,
προσευχή. Μπαίνει χειμώνας, προσευχή. Νυ-
χτώνει, προσευχή. Τὰ μεσάνυχτα, προσευχή.
Παντοῦ στὸ Θεό. Μόνο ἔτσι θὰ σωθοῦμε.

Ὁ δὲ Κύριος Ἰησοῦς Χριστὸς διὰ πρεσβει -
ῶν τῆς Θεοτόκου καὶ πάντων τῶν ἁγίων ἂς ἐ -
λεήσῃ ὅλους μας.

(†) ἐπίσκοπος Αὐγουστῖνος
Ἀπομαγνητοφωνημένη ὁμιλία, ἡ ὁποία ἔγινε στὸν ἱ. ναὸ Ἁγ. Νικολάου Ἀμμοχωρίου - Φλωρίνης τὴν 21-1-1973. Καταγραφὴ καὶ σύντμησις 15-1-2006, ἐπανέκδοσις 21-12-2014.

2



Τὸ εὐαγγέλιο σήμερα (βλ. Λουκ. 19,1-10) ὁμιλεῖ, ἀγα-
πητοί μου, γιὰ κάποιο σπίτι ποὺ κινδύνευε 

ἀπὸ ὥρα σὲ ὥρα νὰ πέσῃ καὶ νὰ πλακώσῃ ὅ λους 
ὅσους ἦταν μέσα, ἀλλὰ τὴν τελευταία στιγμὴ 
σώθηκε. Πῶς σώθηκε; Αὐτὸ θὰ δοῦμε τώρα. 

* * * Τὸ σπίτι αὐτὸ βρισκόταν στὴν Ἰεριχώ, μιὰ ὡ -
ραία πόλι τῆς Παλαιστίνης μὲ χιλιάδες κατοί-
κους. Ἦταν ἕνα ἀπὸ τὰ πλουσιώτερα σπίτια. 
Ὁ νοικοκύρης τοῦ σπιτιοῦ λεγόταν Ζακχαῖος. 
Γιατί ὅμως κινδύνευε; Κινδύνευε νὰ καταστρα -
φῇ καὶ νὰ μὴ μείνῃ «λίθος ἐπὶ λίθον» (πρβλ. Ματθ. 
24,2), διότι ὁ Ζακχαῖος ἦταν ἄδικος ἄνθρωπος 
καὶ τὸ σπίτι αὐτὸ εἶχε χτιστῆ μὲ κλοπὲς καὶ ἐκ -
μεταλλεύσεις. Ὁ Ζακχαῖος ἦταν «ἀρχιτελώνης» 
(Λουκ. 19,2), ἀνώτερος δηλαδὴ ὑπάλληλος τῆς Ῥω-
μαϊκῆς αὐτοκρατορίας, ἔφορος καὶ εἰσπράκτο -
ρας. Εἰσέπραττε γιὰ λογαριασμὸ τοῦ καίσα-
ρος τοὺς φόρους. Εἶχε δὲ πολλοὺς ὑπαλλή-
λους, γι᾿ αὐτὸ λέγεται ἀρχιτελώνης· ἦταν προ -
ϊστάμενος ὑπηρεσίας, ποὺ ἦταν ἐντεταλμένη 
γιὰ τὴν εἴσπραξι φόρων. Τί ἔκανε αὐτός· δὲν 
εἰσέπραττε τὰ νόμιμα, ἐκεῖνα ποὺ ἔπρεπε· εἰσ -
έπραττε πολὺ περισσότερα. Ἔπρεπε νὰ εἰσπρά -
ξῃ 100 δραχμές; αὐτὸς εἰσέπραττε 400· οἱ 100 
πήγαιναν στὸ κράτος καὶ οἱ 300 στὴν τσέπη του. 
Ἔπρεπε νὰ εἰσπράξῃ 1.000 δραχμές; αὐτὸς 
εἰσέπραττε 4.000· 1.000 γιὰ τὸ κράτος κι ἄλ -
λες 3.000 γιὰ τὴν τσέπη του. Τσέπωνε συνε χῶς. 
Ἔτσι, κλέβοντας, ἔχτισε τὸ σπίτι. Δὲν ἦταν δη-
 λαδὴ καθαρό, ἦταν σπίτι ἁμαρτωλό· κ᾿ ἐνῷ ὁ 
κόσμος τὸ θαύμαζε, αὐτὸ κινδύνευε νὰ γκρεμι-
  στῇ. Τελικὰ ὅμως σώθηκε· σώθηκε κι ὁ νοικο -
κύρης καὶ ἡ οἰκογένειά του, ὅπως θὰ δοῦ με. 
Ἀκούστηκε στὴν Ἰεριχώ, ὅτι ὁ Χριστὸς πε-

ριοδεύοντας ἔφτασε καὶ στὴν πόλι τους. Ἡ 
εἴ δησι προκάλεσε συναγερμό. Οἱ γυναῖκες ἄ -
φησαν τὶς δουλειές τους, τὰ παιδιὰ διέκοψαν 
τὸ σχολεῖο, οἱ τεχνῖτες καὶ οἱ ἔμποροι ἔκλει-
σαν τὰ καταστήματά τους· ὅλοι βγῆκαν ἔξω 
καὶ μαζεύτηκαν νὰ δοῦν τὸ Χριστό. Μῆλο νὰ 

ἔρριχνες δὲν ἔπεφτε κάτω, τέτοιος συνωστι-
σμὸς ὑπῆρχε. Ἄκουσε τὸ θόρυβο καὶ ὁ Ζακχαῖ -
ος, ποὺ τὴν ὥρα ἐκείνη σκυμμένος πάνω στὰ 
χρήματα μετροῦσε τὰ τριάκοντα ἀργύρια τοῦ 
Ἰούδα. –Τί εἶνε; ῥωτάει. –Ἦρθε ὁ Χριστός, τοῦ 
λένε. Τότε γεννήθηκε μέσα του μιὰ ἐπιθυμία 
νὰ δῇ τὸ Χριστό, ποὺ δὲν τὸν εἶ χε δεῖ ποτέ. 
Βγῆκε καὶ εἶδε τὸν κόσμο. Προσπάθησε νὰ 
τὸν διακρίνῃ, μὰ δὲ μποροῦσε· ἦ ταν κοντὸς 
καὶ σκεπαζόταν ἀπὸ τοὺς ἄλ λους. Ὅσο κι ἂν 
τεντωνόταν, δὲν μποροῦσε νὰ δῇ. Εἶχε ὅμως 
ζωηρὴ τὴν ἐπιθυμία. Τί κάνει λοιπόν· τρέχει 
πιὸ μπροστὰ στὸ δρόμο, βρίσκει ἕνα δέντρο, 
μιὰ συκομουριά (μιὰ μουριά, ποὺ τὰ φύλλα 
της μέχρι σήμερα εἶνε τρο φὴ γιὰ τοὺς μετα-
ξοσκώληκες ποὺ κάνουν τὸ μετάξι), καὶ σκαρ-
φαλώνει ἐπάνω σὰν τὸ γατί. Ἔτσι ὁ κον τὸς 
αὐτὸς ἔγινε ψηλότερος ἀπ᾿ ὅ λους, καὶ ἔκανε 
τὸ δέντρο παρατηρητήριο. Ὅ πως ὁ στρατιώ-
της φυλάει σκοπιά, ἔτσι αὐτὸς ἀπὸ ᾿κεῖ πα-
ρατηροῦσε πότε θὰ περάσῃ ὁ Χριστός. 
Πράγματι σὲ λίγο νά ὁ Χριστός. Ὤ ὁ Χριστός! 

δὲν ὑπάρχει ἄλλο ὡραιότερο ἀπὸ αὐτόν. Ὁ 
Ζακχαῖος μαγνητίστηκε· τὸν κοίταζε καὶ δὲν 
χόρταινε νὰ τὸν βλέπῃ. Κι ὁ Χριστός, πού ᾿νε 
ὁ καρδιογνώστης Θεός, σηκώνει τὰ μάτια του, 
τὸν βλέπει μέσ᾿ στὰ φυλλώματα καὶ τὸν φω-
νάζει· «Ζακχαῖε, σπεύσας κατάβηθι» (ἔ.ἀ. 19,5). Αὐ -
τὸς τὰ χάνει. Ποῦ μὲ ξέρει αὐτὸς μὲ τ᾿ ὄνο-
μά μου; σκέπτεται. Ὁ Χριστὸς σὲ ξέρει! Μπο-
ρεῖ νὰ εἶσαι ἕνα παιδὶ - ἕνας ἄνθρωπος λη-
σμονημένος καὶ κανείς νὰ μὴ σὲ λογαριάζῃ· 
κι ὅμως σὲ ξέρει ὁ Χριστός. Μᾶς ξέρει μὲ τὰ 
ὀ νόματά μας, ὅπως ὁ πατέρας καὶ ἡ μάνα τὰ 
παιδιά τους, καὶ μᾶς ἀγαπᾷ. «Ζακχαῖε, κατέ-
βα γρήγορα», τοῦ λέει, «σήμερα θὰ μείνω 
στὸ σπίτι σου». 
Κατεβαίνει γρήγορα ὁ Ζακχαῖος καὶ σὲ λί-

γο ὑποδέχεται τὸ Χριστὸ στὸ μέγαρό του. 
Ἀλλὰ ὁ κόσμος, βλέποντας τὸ Χριστὸ νὰ πη-
γαίνῃ στὸ σπίτι αὐτό, ὅλοι σκανδαλίστηκαν. 

Κυριακὴ ΙΕ΄ Λουκᾶ (Λουκ. 19,1-10) 
25 Ἰανουαρίου 2026 (2007)

Περίοδος Δ΄ - Ἔτος ΚΔ΄ 
Φλώρινα - ἀριθμ. φύλλου 13162

Συντάκτης (†) ἐπίσκοπος 
Αὐγουστῖνος Ν. Καντιώτης

Εἶνε τὰ σπίτια μας καθαρά;

«Ἐγενόμην ἐν Πνεύματι ἐν τῇ Κυριακῇ ἡμέρᾳ καὶ ἤκουσα φωνὴν ὀπίσω μου μεγάλην ὡς σάλπιγγος» (Ἀπ. 1,10) 
Ἐκδίδεται ἀπὸ τὴν Κοινοβιακὴ Γυναικεία Ἱερὰ Μονὴ Ἁγίου Αὐγουστίνου Φλωρίνης – 531 00 ΦΛΩΡΙΝΑ – τηλ. 23850-28610 –imaaflo@yahoo.gr



Τὸ φυλλάδιο διανέμεται ἀπὸ τὸν Ἱεραποστολικὸ Σύλλογο Κυριακή, τηλ: 23510 22183 – Κατερίνη,
μὲ τὴν εὐλογία τῆς Ἱερᾶς Μητροπόλεως.

Στὸ διαδίκτυο στὸν ἱστότοπο: http://iskiriaki.com

Ἄκου ᾿κεῖ, εἶπαν, νὰ πάῃ σ᾿ αὐτὸ τὸν ἁμαρτω -
λό, τὸν κλέφτη, τὸν ἄδικο! Δὲν ὑπῆρχαν ἄλλα 
σπίτια;… Καὶ ὑπῆρχαν πράγματι πολλὰ ἄλλα 
σπίτια στὴν Ἰεριχώ. Ἀλλὰ γιὰ τὸν Κύριο, ὅσο 
ἀξίζει ἕνας ἁμαρτωλὸς ποὺ μετανοεῖ, δὲν ἀξί-
ζουν ὅλοι οἱ ἄλλοι. Μεγάλο πρᾶγμα ἡ μετάνοια. 
Ἤξερε ὁ Χριστὸς τί γίνεται μέσ᾿ στὴν καρδιά 
του, ὅπως φάνηκε στὴ συνέχεια. Ἐνῷ δηλα δὴ 
οἱ ἄλλοι διαλογίζονταν αὐτά, ὁ Ζακχαῖος στα-
ματάει καὶ ἐνώπιον ὅλων λέει· Κύριε, εἶ μαι ἁ -
μαρτωλός, πολὺ ἁμαρτωλός· ἀδίκησα τοὺς ἄλ -
λους, ἐκμεταλλεύτηκα κόσμο. Ἤμουν μιὰ βδέλ-
 λα, ποὺ ῥούφηξε τὸ αἷμα τους. Ἀλλὰ τώρα με-
τανοῶ. Καὶ δίνω ὑπόσχεσι· τὰ μισὰ ἀ πὸ τὰ ὑ -
πάρχοντά μου θὰ μοιράσω στοὺς φτωχούς, καὶ 
σ᾿ ὅποιον ἀδίκησα θὰ ἐπιστρέψω τετραπλά-
σια· ἂν τοῦ πῆρα 1, θὰ τοῦ δώσω 4, θέλω ν᾿ ἀ -
ποζημιώσω ὅλους… Καὶ τότε ὁ Χριστός, ποὺ 
εἶ δε τὴ μετάνοιά του λέει· «Σήμερον σωτηρία 
τῷ οἴκῳ τούτῳ ἐγένετο, καθότι καὶ αὐ τὸς υἱὸς 
Ἀβραάμ ἐστιν. ἦλθε γὰρ ὁ υἱὸς τοῦ ἀν θρώπου 
ζητῆσαι καὶ σῶσαι τὸ ἀπολωλός» (Λουκ. 19,9-10). 
Αὐτὸ εἶνε μὲ σύντομα λόγια τὸ εὐαγγέλιο. 

* * * 
Βλέπουμε, ὅτι τὸ σπίτι τοῦ Ζακχαίου, ποὺ 

κινδύνευε νὰ γκρεμιστῇ, τὴν τελευταία ὥρα 
σώθηκε· ὁ νοικοκύρης καὶ ὅλη ἡ οἰκογένεια 
γλύτωσαν. Τί σημαίνει γιὰ μᾶς αὐτό; 
Κ᾿ ἐμεῖς, δόξα τῷ Θεῷ, ἔχουμε ἕνα σπίτι. Ἐ -

ρωτῶ· Μήπως ἆραγε τὰ σπίτια μας μοιάζουν 
μὲ τὸ σπίτι τοῦ Ζακχαίου; Ἕνα σπίτι μπορεῖ 
νά ᾽νε ὄμορφα χτισμένο καὶ περιποιημένο, 
ἀλλ᾿ ἀκάθαρτο, πολὺ ἀκάθαρτο, νὰ βρωμάῃ 
καὶ ζαίχνῃ ἀπὸ μιὰ ἄλλου εἴδους ἀκαθαρσία. 
Ποιά εἶν᾿ αὐτή; Ἡ ἁμαρτία. Ὅπου ὑπάρχει ἁ -
μαρτία, ἐκεῖ ὑπάρχει ἀκαθαρσία. Ἕνας ἀσκη -
τὴς συνάντησε στὸ δρόμο μιὰ γυναῖκα στολι-
σμένη ἀρωματισμένη βαμμένη, ποὺ ἔκανε ὅ -
λους νὰ καρφώνουν τὰ μάτια τους πάνω της. 
Ὅταν πέρασε μπροστά του, ἐκεῖνος αἰσθάνθη -
κε δυσωδία κ᾿ ἔκλεισε τὴ μύτη του. Τί νὰ σὲ 
κάνω; μπορεῖ νὰ πλένεσαι, νὰ χτενίζεσαι, νὰ βά-
 φεσαι, νὰ κουρεύεσαι, ν᾿ ἀρωματίζεσαι, ἀλλὰ 
ἡ ἁμαρτία εἶνε ἀκαθαρσία. Ὁ ἄνθρωπος ποὺ 
ἁμαρτάνει εἶνε «ἐπὶ τὸ ἱερὸν βδέλυγμα τῶν 
ἐρημώσεων» (Δαν. 9,27). 
Τίθεται λοιπὸν τὸ ἐρώτημα· ἀπὸ αὐτῆς τῆς 

πλευρᾶς τὰ σπίτια μας εἶνε καθαρά; Εἶνε ὄ -
μορφα σπίτια. Δὲν κατοικοῦμε πλέον σὲ σπη-
λιὲς οὔτε σὲ καλύβες· ἔχουμε ὅλες τὶς ἀνέ-
σεις. Μήπως ὅμως τὰ σπίτια μας εἶνε ἀκάθαρ -
τα; Μήπως εἶνε σὰν τὸ σπίτι τοῦ Ζακχαίου, 
ποὺ κινδύνευε νὰ καταστραφῇ; Τὸ ἐξετάσα-
με αὐτό, ἀδελφοί μου; 

Ποιό σπίτι λέγεται ἀκάθαρτο; Ἐκεῖνο στὸ 
ὁποῖο κάθονται ἄνθρωποι ψυχικῶς ἀκάθαρ-
τοι. Σᾶς δείχνω τέτοια σπίτια. Εἶνε τὸ σπίτι ποὺ 
τὸ ἔχτισαν μὲ ἁρπαγές (ξέρω πολλοὺς ποὺ ἔ -
κλεψαν τὸ δημόσιο, ἀδίκησαν συγγενεῖς καὶ ὀρ -
φανά). Εἶνε τὸ σπίτι ὅπου ἀκούγεται αἰσχρο-
λογία καὶ βλασφημία τῶν θείων. Εἶνε τὸ σπί-
τι ὅπου βασιλεύει ἡ αἰσχρὴ τηλεόρασι. Εἶνε 
τὸ σπίτι ὅπου τὸ ἀντρόγυνο τσακώνεται μέρα 
- νύχτα. Εἶνε τὸ σπίτι ὅπου ὁ ἄντρας δὲν σέ-
βε ται τὴ γυναῖκα, ἡ γυναίκα δὲν σέβεται τὸν 
ἄντρα, τὰ παιδιὰ δὲν σέβονται τοὺς γονεῖς. 
Εἶνε τὸ σπίτι ὅπου δὲν τηροῦν νηστεία, δὲν 
γί νεται προσευχή, δὲν καίει καντήλι, δὲν μυ-
ρίζει λιβάνι. Εἶνε τὸ σπίτι ποὺ στάζει αἷμα –ὦ 
Θεέ μου!–, ὅταν ἡ γυναίκα πάῃ καὶ κάνῃ ἔκ -
τρωσι καὶ σκοτώνῃ τὸ παιδί της (λένε, ὅτι στὴ 
χώρα μας γίνονται 400.000 ἐκτρώσεις τὸ ἔ -
τος!). Εἶνε τὸ σπίτι μέσα στὸ ὁποῖο διαπράτ-
τεται πορνεία καὶ μοιχεία. 
Τέτοια σπίτια, ἂν τὰ πιάσῃ ἄγγελος καὶ τὰ 

στύψῃ σὰν τὸ λεμόνι, θὰ στάξουν αἷμα· εἶνε σπί-
 τια ἁμαρτωλὰ καὶ κινδυνεύουν. Ἀπὸ τί κινδυ-
νεύ ουν; Ἀπὸ χίλιες δυὸ ἀπειλές, κι ἂς εἶνε θε-
μελιωμένα καὶ κατασκευασμένα μὲ τὰ καλύ-
τερα ὑλικὰ καὶ τοὺς καλύτερους ἀρχιτέκτο-
νες μηχανικούς. Τὰ σπίτια αὐτὰ κινδυνεύουν 
ἀπὸ ἀρρώστιες, ἀπὸ σεισμό, ἀπὸ διάλυσι. 
Δῶστε μου ἕνα σπίτι ποὺ μέσα εἶν᾿ ὁ Χρι-

στός! Στὰ παλιὰ τὰ χρόνια τὰ εὐλογημένα κά-
θε σπίτι ἦταν μιὰ ἐκκλησιά. Τὴν ἐποχὴ τῆς 
τουρκοκρατίας μαζεύονταν τὴ νύχτα οἱ Ἕλλη-
 νες, οἱ πραγματικοὶ Ἕλληνες, κι ὁ ὀλιγογράμ -
ματος παπᾶς, κι ὁ ἀγράμματος παπποῦς, κ᾿ ἡ 
γιαγιά, κι ὁ πατέρας, κ᾿ ἡ μάνα, καὶ ὅλα τὰ παι-
διά. Γονάτιζαν μὲ δάκρυα, κι ὁ πιὸ μικρὸς ἔλε-
γε τὸ «Κύριε, ἐλέησον», ἄλλος ἔλεγε τὸ «Βα-
σι λεῦ οὐράνιε…», ἄλλος τὸ «Ἅγιος ὁ Θεός…», 
ἄλλος τὸ «Πάτερ ἡμῶν…», ἄλλος τὸ «Πιστεύω…», 
καὶ ὅλοι μονοιασμένοι προσεύχονταν. Ποῦ εἶ -
νε τώρα αὐτά; Δεῖξτε μου ἕνα τέτοιο σπίτι! Τὰ 
σπίτια σήμερα δὲν ἔχουν πλέον μέσα τὸ Χρι-
στό, ἔχουν τὸ διάβολο. 
Τί πρέπει; ν᾿ ἀπελπιστοῦμε; Ὄχι. Ὅπως ὁ Ζακ-

 χαῖος ἔσωσε τὸ σπίτι του μὲ τὴ μετάνοια, ἔτσι 
κ᾿ ἐμεῖς νὰ μετανοήσουμε. Νὰ διώξουμε ἀπὸ τὰ 
σπίτια μας τὸ διάβολο, νὰ ζήσουμε κατὰ Χρι-
στόν. Τότε τὸ σπίτι θ᾿ ἁγιάσῃ, θὰ ᾿ρθῇ ὁ Χριστὸς 
μέσα καὶ θὰ πῇ τὰ λόγια ποὺ εἶπε στὸ Ζακχαῖο· 
«Σήμερον σωτηρία τῷ οἴκῳ τούτῳ ἐγένετο». 
Εἴθε ὁ Θεός, διὰ πρεσβειῶν ὅλων τῶν ἁγί -

ων νὰ ἐλεήσῃ καὶ νὰ σώσῃ ὅλους μας· ἀμήν. 
(†) ἐπίσκοπος Αὐγουστῖνος

Ἀπομαγνητοφωνημένη ὁμιλία ἀγνοουμένη ἀπὸ τὸν Κατάλογο, ἡ ὁποία ἔγινε στὸν ἱ. ναὸ Ἁγ. Γεωργίου Λακκιᾶς (Λεβαίας) - Ἀμυνταίου τὴν 25-1-1987 πρωί. 
Καταγραφή, σύντμησις 21-1-2007 καὶ ἐπανέκδοσις 21-12-2025.

2


