
«Ἐγενόμην ἐν 
Πνεύματι ἐν τῇ       

Κυριακῇ ἡμέρᾳ καὶ 
ἤκουσα φωνὴν ὀπίσω μου  
μεγάλην ὡς σάλπιγγος»  

(Ἀπ. 1,10)

ΤΕΤΡΑΜΗΝΑΙΟ ΟΡΘΟΔΟΞΟ ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΟ ΠΕΡΙΟΔΙΚΟ  

ΤΟΥ ΙΕΡΑΠΟΣΤΟΛΙΚΟΥ ΣΥΛΛΟΓΟΥ ΚΥΡΙΑΚΗΦ 41 ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2025 - 

ΜΑΡΤΙΟΣ 2026



Ἔτος Ι΄  

Ἀριθ. Φύλλου 41

ΠΕΡΙΕΧΟΜΕΝΑ

Ἡ Σύνταξη ......................................................3 

Τὸ Φῶς ποὺ ἀνάβει στὶς καρδιές μας ..........4 

Πολλὰ ἢ αἰώνια;.............................................6 

Ὁ χρόνος ποὺ χάσαμε....................................... 

Οἱ Ἑλληνικὲς γιορτὲς  

καὶ τὰ ἁγνὰ ἔθιμά μας ...............................10 

Ἡ ψυχρὴ Φιλανθρωπία ..............................12 

Ἡ κοπέλα μὲ τὸ κόκκινο κασκόλ..............15 

Ἡ φωνὴ τῆς καρδιᾶς...................................18 

Τὰ ἐρωτήματα..............................................20 

Οἱ θλίψεις καὶ οἱ δοκιμασίες  

στὴν ζωή μας ...............................................22 

Ποιός φταίει γιὰ τὰ δεινά; .........................25 

Ἀπό τήν πέννα τῶν ἀναγνωστῶν μας .....26 

Ἀπόψεις – Σχόλια στὴν  Ἐπικαιρότητα....28 

Ἀπὸ τὶς δραστηριότητές μας.....................30

«ΚΥΡΙΑΚΗ» 
Τετραμηνιαίο Ὀρθόδοξο  
Χριστιανικό Περιοδικό, 

ἰδιοκτησία τοῦ ὁμωνύμου 
 Ἱεραποστολικοῦ Συλλόγου 

Ὁδός Β΄πάροδος Εἰρήνης 2, 60100  
Κατερίνη, τηλ: 2351022183.  
E-mail: info@iskiriaki.com.  

Διαδίκτυο: http://www.iskiriaki.com 
 

Ἔτος Ι΄, Ἀριθ. Φύλλου 41 
Δεκέμβριος 2025 - Μάρτιος 2026 

 
Ὑπεύθυνος Σύνταξης: 

Ἀβραὰμ Σαλασίδης 
 

Ἐκδότης:  
 Ἱεραποστολικός Σύλλογος «Κυριακή» 

 
Σελιδοποίηση - Ἐκτύπωση: 

Γραφικές Τέχνες «Μέλισσα»  
Ἀσπροβάλτα,  τηλ. 2397023313 

melissa@melissaprint.com 
graphics.melissa@gmail.com 

 
Ἐτήσια συνδρομή: 5 Εὐρώ.  

Ταχυδρ. Ἀποστολή  
Ἐσωτερικοῦ: 11 Εὐρώ. 

Ταχυδρ. Ἀποστολή  
 Ἐξωτερικοῦ: 13 Εὐρώ.  

 
Ἀρ. Λογαρ. Τράπεζας Πειραιῶς: 

6229-151566-056 EUR 

IBAN: 
GR9201712290006229151566056    
Δικαιούχος: ΟΡΘΟΔΟΞΟΣ ΙΕΡΑΠΟ-

ΣΤΟΛΙΚΟΣ  ΣΥΛΛΟΓΟΣ ΚΥΡΙΑΚΗ



| Φ
 4

1 
  Δ
ΕΚ
ΕΜ
ΒΡ
ΙΟ
Σ 

 2
02

5 
- Μ
Α
ΡΤ
ΙΟ
Σ 

20
26

3

Ἀγαπητοὶ φίλοι καὶ ἀναγνῶ-
στες τῆς «Κυριακῆς».  
Ἔφτασαν τὰ Χριστούγεννα, ἡ 

ἡμέρα τοῦ ἀσύλληπτου μυστηρίου 
τῆς θείας σαρκώσεως. Ἑορτὴ καὶ 
πανήγυρις τοῦ οὐρανοῦ καὶ τῆς γῆς, 
τῶν ἀγγέλων καὶ τῶν ἀνθρώπων, 
τοῦ ὁρατοῦ καὶ τοῦ ἀοράτου κόσμου 
εἶναι τὰ ἅγια καὶ κοσμοσωτήρια Χρι-
στούγεννα.  
Ὁ ἀνθρώπινος νοῦς δὲν μπορεῖ 

νὰ συλλάβει αὐτὴ τὴν ἄπειρη καὶ 
ἀνεξιχνίαστη μεγαλοσύνη Του. Δὲν 
μποροῦμε νὰ δοῦμε μὲ τὰ χοϊκά μας 
μάτια τὸ μεγαλεῖο τοῦ Θεοῦ καὶ τὴν 
ἄκρα ταπείνωσή Του, νὰ παίρνει 
δούλου μορφὴ γιὰ νὰ δωρίσει στὸν 
ἄνθρωπο τὴν ἄνοδό του στὸν Θεό.  
Τὰ Χριστούγεννα δὲν εἶναι ἡ 

χαρὰ καὶ ἡ εὐφροσύνη μιᾶς ἡμέρας, 
εἶναι ἡ πηγὴ τῆς χαρᾶς μας καὶ τῆς 
εἰρήνης μας. Γι’ αὐτό κι ἐμεῖς ταπεινὰ 
διάκονοι Του «δι’ ἠμᾶς πτωχεύσαντος 
Θεοῦ Λόγου» καλούμεθα ὄχι μόνο 
νὰ περιορισθοῦμε στὴν προσωπικὴ 
βίωση τοῦ ἱερώτατου γεγονότος τῆς 
Γέννησης τοῦ Χριστοῦ, ἀλλὰ καὶ νὰ 
ἐκδηλώσουμε τὴ μυστικὴ χαρά μας, 
μὲ πολλὴ ταπείνωση, καὶ στοὺς ἀδελ-

φούς μας.  
Συγχρόνως νὰ ἐπιβεβαιώνουμε 

αὐτὴ τὴ χαρὰ μὲ τὴν ἔμπρακτη ἀγάπη, 
ἰδιαίτερα πρὸς τοὺς φτωχούς καὶ 
πάσχοντες.  
Ἀγαπητοὶ ἀδελφοί, 
Βρισκόμαστε στὴν αὐγὴ τῆς νέας 

χρονιᾶς.  
Ἂς κάνουμε τὸ νέο ἔτος, χρονιὰ 

τῆς ἀγάπης καὶ τῆς προσφορᾶς. Τῆς 
ἀγάπης ποὺ δὲν ὑπολογίζει κόστος 
καὶ τῆς προσφορᾶς ποὺ χαρίζει ζωή. 
Ἂς θυμόμαστε ὅτι στὶς πιὸ ἁπλές 
μας πράξεις —σέ ἕνα πιάτο φαγητὸ 
ποὺ δίνουμε, σὲ ἕνα χαμόγελο ποὺ 
προσφέρουμε, σὲ ἕναν λόγο παρη-
γοριᾶς ποὺ ψιθυρίζουμε— βρίσκεται 
τὸ πρόσωπο τοῦ Χριστοῦ.  
Εὐχόμαστε καλά Χριστούγεννα 

καὶ ὁ χρόνος ποὺ θὰ ἔρθει νὰ εἶναι 
εὐλογημένος γιὰ τοὺς ἀναγνῶστες 
καὶ συνεργάτες τῆς «Κυριακῆς» καὶ 
γιὰ τὸν κόσμο ὅλο. Νὰ γίνει τὸ 2026 
ἕνα νέο ξεκίνημα πνευματικῆς καρ-
ποφορίας. Νὰ γίνει μιὰ χρονιὰ ὅπου 
κάθε καρδιὰ θὰ γίνει δοχεῖο θείας 
χάριτος καὶ κάθε ζωὴ θὰ γίνει ὕμνος 
δοξολογίας.  

Ἡ Σύνταξη



| Κ
ΥΡ

ΙΑ
ΚΗ

4

Τὰ Χριστούγεννα εἶναι ἡ 
στιγμὴ ποὺ ὁ οὐρανὸς 

σκύβει χαμηλὰ γιὰ νὰ ἀγκα-
λιάσει τὴ γῆ. Μέσα στὴ 
σιωπὴ τῆς νύχτας, σὲ μιὰ τα-
πεινὴ φάτνη, ὁ Θεὸς γίνεται 
ἄνθρωπος, φέρνοντας τὸ 
φῶς τῆς ἀγάπης Του στὸν 
σκοτεινὸ κόσμο μας. Τὸ 
Βρέφος στὴ φάτνη δὲν εἶναι 
ἁπλᾶ μιὰ εἰκόνα γλυκύτητας· 
εἶναι τὸ θαῦμα τῆς σωτηρίας 

μας, ἡ ἐκπλήρωση τῆς 
θεϊκῆς ὑπόσχεσης ὅτι ὁ θά-
νατος καὶ ἡ ἁμαρτία δὲν 
ἔχουν τὸν τελευταῖο λόγο.  

Αὐτὴ ἡ ταπεινὴ γέννηση 
μᾶς θυμίζει ὅτι ὁ Θεὸς δὲν 
ἐπιλέγει τὸ μεγαλεῖο τοῦ κό-
σμου γιὰ νὰ φανερωθεῖ, 
ἀλλὰ τὴν ἁπλότητα καὶ τὴν 
καρδιὰ ποὺ ξέρει νὰ ἀγαπᾶ. 
Ὁ Χριστὸς ἔρχεται ὄχι μόνο 
νὰ ζήσει ἀνάμεσά μας ἀλλὰ 

Ἐπίσκοπος Τολιάρας καὶ Νοτίου Μαδαγασκάρης,  
Πρόδρομος



| Φ
 4

1 
  Δ
ΕΚ
ΕΜ
ΒΡ
ΙΟ
Σ 

 2
02

5 
- Μ
Α
ΡΤ
ΙΟ
Σ 

20
26

5

νὰ σηκώσει τὶς δικές μας 
πληγές, νὰ δώσει φῶς ἐκεῖ 
ποὺ ὑπάρχει σκοτάδι καὶ 
ἐλπίδα ἐκεῖ ποὺ ὑπάρχει 
ἀπόγνωση.  

Τὸ μήνυμα τῶν Χριστου-
γέννων εἶναι βαθὺ καὶ ἁπλό: 
ἀγαπᾶτε. Ἀγαπᾶτε χωρὶς 
ὅρια, χωρὶς διακρίσεις, χωρὶς 
νὰ περιμένετε ἀντάλλαγμα. 
Ὅπως Ἐκεῖνος ποὺ ἔδωσε 
τὸν ἑαυτό Του γιὰ ὅλους. 
Ὅπως Ἐκεῖνος ποὺ ἦρθε γιὰ 
νὰ ζήσει δίπλα στὸν φτωχό, 
τὸν ξένο, τὸν ἁμαρτωλό.  

Μᾶς καλεῖ αὐτὴ ἡ γιορτὴ 
νὰ δοῦμε τὸν κόσμο μὲ ἄλλα 
μάτια. Νὰ δοῦμε στὸν πλη-
σίον μας τὸν Χριστὸ ποὺ 
ἀναζητᾶ καταφύγιο. Νὰ μοι-
ραστοῦμε τὴν ἀγάπη μας μὲ 
ἐκείνους ποὺ τὴν χρειάζον-
ται περισσότερο: τοὺς πει-
νασμένους, τοὺς μοναχι-
κούς, τοὺς πονεμένους. Γιατί 
τότε εἶναι ποὺ ὁ οὐρανὸς 
ἀγγίζει τὴ γῆ· ὅταν ἀνοί-
γουμε τὴν καρδιά μας καὶ 
ἀφήνουμε τό φῶς τῆς φάτ-

νης νὰ φωτίσει τὴ ζωή μας.  
Τὰ Χριστούγεννα δὲν 

εἶναι μόνο μιὰ γιορτή, εἶναι 
μιὰ πρόσκληση. Μιὰ πρό-
σκληση νὰ γίνουμε φορεῖς 
τοῦ φωτός Του. Νὰ ζήσουμε 
τὴ ζωή μας μὲ θυσιαστικὴ 
ἀγάπη, ὅπως Ἐκεῖνος ποὺ 
γεννήθηκε γιὰ νὰ μᾶς σώσει.  

Ἂς ἀφήσουμε, λοιπόν, τὸ 
Βρέφος στὴ φάτνη νὰ γεν-
νηθεῖ καὶ στὴ δική μας καρ-
διά. Ἂς γίνουμε τὰ χέρια καὶ 
τὰ πόδια Του στὸν κόσμο, 
ὥστε ἡ εἰρήνη καὶ ἡ χαρὰ 
τῶν Χριστουγέννων νὰ μὴ 
μείνει μόνο μιὰ ἀνάμνηση, 
ἀλλὰ μιὰ ζωντανὴ πραγμα-
τικότητα.  

Καὶ τότε, μέσα ἀπὸ τὴν 
ταπεινή μας προσφορά, θὰ 
καταλάβουμε τὸ βαθύτερο 
νόημα αὐτῆς τῆς θεϊκῆς νύ-
χτας: ὅτι ὁ Θεός μᾶς ἀγά-
πησε τόσο, ὥστε μᾶς χάρισε 
τό Φῶς Του, γιὰ νὰ μὴ βαδί-
ζουμε ποτὲ ξανὰ στὸ σκο-
τάδι. 



| Κ
ΥΡ

ΙΑ
ΚΗ

6

«Χρόνια πολλά», 
μιὰ εὐχὴ ποὺ πληθω-
ρικὰ ἀκούγεται στὴν 

ἀρχὴ τοῦ νέου ἔτους –καὶ 
ὄχι μόνο- σὲ ὅλα τὰ πλάτη καὶ 
μήκη τῆς γῆς. Διατυπωμένη προ-
φορικὰ σὲ ποιητικὸ ἢ πεζὸ λόγο 
ἢ γραπτὰ μὲ ἁπλά ἢ καλλιγρα-
φικὰ γράμματα, σὲ μιὰ κόλλα 
χαρτὶ ἢ σὲ κάρτες ἐντυπωσιακές, 
σὲ διάφορα ἔντυπα ἢ σὲ ἠλε-
κτρονικὴ μορφή, προβάλλει 
μέσα ἀπὸ τὶς δύο λέξεις της τὸν 
κοινὸ πανανθρώπινο πόθο, τὴν 
δίψα μας γιὰ ζωή. Καθὼς δια-
χέονται ἀκόμη γύρω μας οἱ 
ἀπόηχοι τῆς ἑορταστικῆς ἀτμό-
σφαιρας ταιριάζει νὰ ἀποτολ-
μήσουμε ἕνα σχολιασμὸ στὸ νόη-
μα τῆς εὐχῆς.  
Καὶ πρῶτα-πρῶτα τί σημαίνει 

αὐτὸ τὸ «χρόνια πολλά»; Πόσα 
εἶναι τὰ πολλὰ χρόνια ποὺ εὐχό-
μαστε; Δὲν χορταίνουμε οὔτε 
μὲ ἑκατὸ οὔτε μὲ χίλια χρόνια, 
διότι εἴμαστε πλασμένοι γιὰ τὴν 
αἰωνιότητα. Κι ἂν ὅλοι θέλουμε 
πολλά, ἀτελείωτα χρόνια ζωῆς, 
ποιός ἀπὸ ἐμᾶς ἀγνοεῖ ὅτι ἀργὰ 

ἢ γρήγορα τελειώνει ἡ ζωὴ μας 
σ’ αὐτὸν τὸν κόσμο; Τὸ νέο 
ἔτος, ποὺ μὲ χαρὲς καὶ ἐλπίδες 
ὑποδεχθήκαμε, ἤδη προχωρεῖ 
καὶ ἡ δύση τῆς κάθε μέρας μει-
ώνει τὸν χρόνο ποὺ ἀπομένει 
νὰ διανύσει ὁ καθένας μας πάνω 
στὴν γῆ. Ρεαλιστικὸ ὅσο καὶ 
τραγικὸ ὀρθώνεται τὸ ἐρώτημα: 
«Ποὺ πᾶς ἄνθρωπε; μὲ κάθε 
σου βῆμα τρέχεις γοργά-γοργὰ 
πρὸς τὸ μνῆμα». Διψοῦμε γιὰ 
ζωὴ καὶ ζῶντας προχωροῦμε 
καθημερινὰ πρὸς τὸν θάνατο!  
Ὡστόσο, ἂν «ὁ κόσμος πα-

ράγεται (= περνᾶ καὶ φεύγει) 
καὶ ἡ ἐπιθυμία αὐτοῦ» (Α΄ Ἰω 
2.17), ἡ δύναμη τοῦ Ἰησοῦ Χρι-
στοῦ μένει εἰς τὸν αἰῶνα. Αὐτὸς 
εἶναι «Χθὲς καὶ σήμερον ὁ αὐτὸς 
καὶ εἰς τοὺς αἰῶνας (Ἐβ 13,8). 
Νὰ τὸ σταθερὸ σημεῖο, ἡ βάση 
ὅπου μπορεῖ νὰ σταθεῖ ἡ εὐχή, 
γιὰ νὰ μὴν μεταβάλλεται σὲ κού-
φια λόγια, γιὰ νὰ μὴν καταν-
τοῦμε ἐδαφικοὶ ἀερολόγοι ὅταν 
τὴν ἐπαναλαμβάνουμε. Ὡς Θεὸς 
ὁ Ἰησοῦς Χριστὸς δὲν εἶναι μό-
νον αἰώνιος, ποὺ θὰ πεῖ ὅτι δὲν 

(†) Στεργίου Ν. Σάκκου



| Φ
 4

1 
  Δ
ΕΚ
ΕΜ
ΒΡ
ΙΟ
Σ 

 2
02

5 
- Μ
Α
ΡΤ
ΙΟ
Σ 

20
26

7

ἔχει τέλος. Εἶναι καὶ ἀΐδιος, δη-
λαδὴ δὲν ἔχει ἀρχή. Οἱ ἄνθρωποι 
καὶ τὰ πνεύματα (ἄγγελοι, δαί-
μονες) ἔχουν ἀρχή, δὲν εἶναι 
ἀΐδιοι, εἶναι ὅμως αἰώνιοι, διότι 
θὰ ὑπάρχουν πάντα.  
Πλασθήκαμε «κατ’ εἰκόνα 

καὶ καθ’ ὁμοίωσιν τοῦ Θεοῦ». 
Στὸ «κατ’ εἰκόνα» κρύβεται ἡ 
δύναμη τῆς αἰωνιότητας, ὁ σπό-
ρος τῆς αἰωνιότητας ποὺ ἀπὸ 
τὴν δημιουργία μας φύτεψε μέσα 
μας ὁ Θεός. Στὸ «καθ’ ὁμοίωσιν» 
βρίσκεται ἡ ποιότητα τῆς αἰωνιό-
τητας, ἄν, δηλαδή, θὰ εἴμαστε 
μαζὶ μὲ τὸν Θεὸ στὴν αἰωνιότητα 
ἢ χωρὶς τὸν Θεό. Χωρὶς τὸν Θεὸ 
σημαίνει κόλαση, ἤ, καλύτερα 
σημαίνει ἀδυναμία τοῦ ἀνθρώ-
που νὰ προσλάβει τὴν ἀγαπη-
τικὴ παρουσία τοῦ Θεοῦ, ὁ 
ὁποῖος βέβαια εἶναι πανταχοῦ 
παρών. Ὁ Θεὸς εἶναι φῶς, ἀλλὰ 
τὸ φῶς αὐτὸ τὸ προσλαμβάνει 

ὁ καθένας ἀνάλογα μὲ τὴν ἐσω-
τερική του πνευματικὴ κατά-
σταση. Τοὺς πιστούς τούς φω-
τίζει καὶ τοὺς εὐφραίνει τό φῶς 
τοῦ Θεοῦ, ἐνῷ τοὺς ἀμετανόη-
τους ἀπίστους τοὺς σκοτίζει καὶ 
τοὺς κατακαίει. Αὐτὸ εἶναι κό-
λαση! Δὲν χρειάζονται οὔτε φω-
τιὲς οὔτε ἄλλα βασανιστήρια. 
Εἶναι, γιὰ νὰ χρησιμοποιήσω 
παράδειγμα ἀπὸ τὴν αἰσθητὴ 
ἀνθρώπινη πραγματικότητα, ἕνα 
αἴσθημα σὰν ἐκεῖνο ποὺ ἔνιωθε 
κάποιος κλεισμένος σὲ ἕνα χῶρο, 
ἔστω ἕνα εὐρύχωρο καὶ πλούσιο 
σαλόνι, ὅπου ὅμως δὲν θὰ εἶχε 
τὴν δυνατότητα νὰ ἐπικοινω-
νήσει μὲ κανένα ἀγαπημένο του 
πρόσωπο. Καὶ νὰ εἶναι αὐτὴ ἡ 
κατάσταση ἀτέλειωτη, αἰώνια! 
Ποιός θὰ ἐπιθυμοῦσε νὰ ζήσει 
χρόνια πολλὰ σὲ ἕνα τόσο τρα-
γικὸ καὶ ἀκατάπαυστο μαρτύ-
ριο; Κανείς! Ἡ εὐχή μας «χρόνια 



| Κ
ΥΡ

ΙΑ
ΚΗ

8

πολλὰ» ἀποκτᾶ 
περιεχόμενο, ἀπο-
πνέει γλυκύτητα, 
ὡραιότητα καὶ 

εὐφροσύνη, ὅταν τὰ χρό-
νια ποὺ εὐχόμαστε εἶναι 
μὲ τὸν Χριστό, μέσα στὴν 

δική του παρουσία καὶ 
χάρη. Μὲ ἁπλᾶ λόγια, «χρόνια 
πολλὰ» σημαίνει χρόνια αἰώνια.  
Πολλοὶ σηκώνουν ἀδιάφορα 

τοὺς ὤμους ὅταν ἀκούσουν γιὰ 
αἰωνιότητα. Νομίζουν ὅτι εἶναι 
κάτι τὸ ὀμιχλῶδες καὶ ἀβέβαιο, 
ποὺ θὰ ξεκαθαρίσει μετὰ τὸν 
θάνατο καὶ ποιός περιμένει μέχρι 
τότε γιὰ νὰ βεβαιωθεῖ ἂν ὑπάρ-
χει μετὰ θάνατον ζωή, ἂν εἶναι 
πραγματικότητα ὁ παράδεισος 
καὶ ἡ κόλαση; Ἐδῶ εἶναι τὸ με-
γάλο λάθος! Ἡ αἰωνιότητα ἀρχί-
ζει ἀπὸ αὐτὸ τὸν κόσμο, ἀπὸ 
τὴν στιγμὴ τῆς ἔνταξης τοῦ πι-
στοῦ, στὸ μυστικὸ σῶμα τοῦ 
Ἰησοῦ Χριστοῦ, στὴν Ἐκκλησία. 
Ὅπως μὲ τὴν γέννηση τοῦ παι-
διοῦ ἀρχίζει ἡ φυσικὴ ζωή, ποὺ 
τελειώνει μὲ τὸ θάνατο, ἔτσι καὶ 
ἡ πνευματικὴ ζωή, ποὺ ὀνομά-
ζεται καὶ ἐν Χριστῷ, καὶ αἰώνια 
ζωὴ ἤ, ὅπως διαβάζουμε στὴν 
Ἀποκάλυψη, χιλιόχρονη ζωή. 
Αὐτὴ ἡ ζωὴ δὲν τελειώνει ποτέ, 

προσφέρεται δὲ στοὺς πιστοὺς 
σὲ τρεῖς δόσεις:  

 

• Τὴν πρώτη δόση τῆς 
αἰώνιας ζωῆς τὴν ἀπολαμβά-
νουμε σ’ αὐτὸν τὸν κόσμο, ὅταν 
ζοῦμε ὡς ζωντανὰ μέλη τῆς 
Ἐκκλησίας. Μὲ τὴν μελέτη τῆς 
Ἁγίας Γραφῆς, μὲ τὴν προσευχή, 
μὲ τὴν ἐνσυνείδητη συμμετοχή 
μας στὰ ἱερὰ μυστήρια, μὲ τὴν 
ὅλη χριστιανικὴ βιοτή, ποὺ στη-
ρίζεται στὴν ἐφαρμογὴ τοῦ θεϊ-
κοῦ παραγγέλματος «ἔκκλινον 
ἀπὸ κακοῦ καὶ ποίησον ἀγαθὸν» 
(Ψα 33,15), ψηλαφοῦμε τὴν πα-
ρουσία τοῦ Χριστοῦ, τοῦ πατέρα 
μας, συνομιλοῦμε μαζί του καὶ 
χαιρόμαστε τὰ δῶρα τῆς ἀγάπης 
του. Δὲν ἔχουμε θλίψεις καὶ πει-
ρασμούς, ἀρρώστιες, συκοφαν-
τίες καὶ τόσα ἄλλα κτυπήματα; 
Καὶ βέβαια ἔχουμε! Δὲν τὰ ἐξα-
λείφει αὐτὰ ἡ ἀγάπη τοῦ Θεοῦ. 
Μᾶς ὁπλίζει ὅμως μὲ τὴν χάρη 
του, ὥστε ὅλα τὰ δυσάρεστα 
νὰ γίνονται σκαλοπάτι ποὺ μᾶς 
ἀνεβάζει στὴν δόξα του, διαπι-
στευτήρια ποὺ ἀποδεικνύουν 
τὴν συγγένειά μας μὲ τὸν ἐσταυ-
ρωμένο Κύριο. Μέσα ἀπὸ τὶς 
θλίψεις ὁ πιστὸς κοινωνεῖ στὸ 
πάθος τοῦ Χριστοῦ, «μεταλαμ-



| Φ
 4

1 
  Δ
ΕΚ
ΕΜ
ΒΡ
ΙΟ
Σ 

 2
02

5 
- Μ
Α
ΡΤ
ΙΟ
Σ 

20
26

9

βάνει τῆς ἁγιότητος τοῦ Θεοῦ» 
(βλ. Ἐβ 12,10). Παίρνει δύναμη 
καὶ κουράγιο, ὥστε νὰ ἀπολαμ-
βάνει γλυκύτερα, πιὸ χορτα-
στικὰ τὴν αἰώνια ζωή.  

 

• Μετὰ τὸν θάνατο ἀρχίζει 
ἡ δεύτερη δόση τῆς αἰώνιας 
ζωῆς. Γιὰ τοὺς λυτρωμένους, 
δηλαδὴ γιὰ ἐκείνους ποὺ μετα-
νοημένοι καὶ ἐξομολογημένοι 
κλείνουν τὰ μάτια στὸν μάταιο 
αὐτὸν κόσμο, ἡ μετὰ θάνατον 
πραγματικότητα εἶναι τέλεια. 
Ἐδῶ δὲν ὑπάρχουν πλέον θλί-
ψεις καὶ δοκιμασίες, ἀλλὰ μιὰ 
συνεχὴς καὶ ἀνεμπόδιστη κοι-
νωνία τῆς ψυχῆς μὲ τὸν Χριστό, 
μὲ τὴν Παναγία, μὲ τοὺς ἁγίους, 
μὲ τοὺς ἀγγέλους. Εἶναι τέλεια, 
ὄχι ὅμως ὁλοκληρωμένη, διότι 
λείπει τὸ σῶμα.  

 

• Ἡ χαρὰ τῆς αἰωνιότητος 
ὁλοκληρώνεται μὲ τὴν τρίτη 
δόση τῆς αἰώνιας ζωῆς, ποὺ 
ἀρχίζει μὲ τὴν Δευτέρα Παρου-
σία τοῦ Κυρίου καὶ τὴν τελικὴ 
κρίση. Τότε ὁ πιστός, ψυχὴ καὶ 
σῶμα ἀναστημένο, καὶ ἄφθαρτο 
σὰν τὸ σῶμα τοῦ ἀναστημένου 
Ἰησοῦ Χριστοῦ, θὰ χαίρεται καὶ 
θὰ ἀπολαμβάνει τὴν θεϊκὴ πα-

ρουσ ία 
καὶ μακαριό-
τητα. Ἔτσι ἐκπλη-
ρώνεται στὴν τε-
λειότερη μορφὴ ἡ 
εὐχὴ «χρόνια πολ-
λά».  
Ἡ ἐκπλήρωση 

τῆς εὐχῆς αὐτῆς εἶναι 
δεδομένη γιὰ τοὺς χριστια-
νούς, διότι σ’ αὐτοὺς παρέχει 
ὡς κεκτημένο δικαίωμα τὴν 
αἰωνιότητα. Ἀπὸ πλευρᾶς Θεοῦ, 
τὰ χρόνια τῶν πιστῶν εἶναι ὄχι 
ἁπλῶς πολλά, ἀλλὰ αἰώνια. Τὸ 
πόσο ἐμεῖς ἀξιοποιοῦμε αὐτὸ 
τὸ δικαίωμα ἐξαρτᾶται ἀπὸ τὸ 
πόσο ἐνεργοποιοῦμε, πόσο βιώ-
νουμε τὴν πίστη στὴν ζωή μας. 
Πόσο τῆς ἐπιτρέπουμε νὰ μᾶς 
ἀνοίξει τὰ μάτια γιὰ νὰ ἀπο-
κρυπτογραφήσουμε τὴν σκοπι-
μότητα τῶν εὐχάριστων καὶ δυ-
σάρεστων τῆς καθημερινότητας 
μὲ τὴν βεβαιότητα ὅτι γιὰ τὴν 
χαρὰ καὶ τὴν δόξα τοῦ Παρα-
δείσου μᾶς ἑτοιμάζει ὁ Θεός. 
Ἂς συμπληρώσουμε, λοιπόν, τὴν 
εὐχὴ «χρόνια πολλὰ» μὲ τὴν 
προσευχὴ· «Κύριε, πρόσθεσέ 
μας πίστη, γιὰ νὰ ζοῦμε μὲ συ-
νεχῆ καὶ ἀληθινὴ μετάνοια»! 



| Κ
ΥΡ

ΙΑ
ΚΗ

10

Οἱ γιορτὲς οἱ δικές μας στα-
θήκανε πάντα θρησκευτικές 
καὶ γι’ αὐτὸ εἴχανε κάποιον 

ἄλλο χαρακτῆρα ἀπὸ τὶς γιορτὲς 
ποὺ γιορτάζουνε ἄλλα ἔθνη, προ-
πάντων σήμερα. Σ’ αὐτὲς τὶς ψευ-
τογιορτὲς ξαμολιοῦνται ὅλα τὰ βάρ-
βαρα καὶ ἐγωιστικὰ πάθη τοῦ 
ἀνθρώπου, ποὺ κοιτάζει μονάχα 
τὴν εὐχαρίστηση τῆς σάρκας. Ἐνῷ 
οἱ δικές μας γιορτές, ἐπειδή, ὅπως 
εἶπα, ἔχουνε τὴ ρίζα τους στὴ θρη-
σκεία, ἤτανε σεμνές, πνευματικές, 
ὥστε νὰ μὴ σκανδαλίζουνε τοὺς 
φτωχούς, ὅσο εἶναι μπορετὸ σὲ σαρ-
κικοὺς ἀνθρώπους. Οἱ πλούσιοι κι 
οἱ νοικοκυραῖοι ἀποφεύγανε νὰ 
πληγώσουνε τοὺς φτωχότερους, καὶ 
νιώθανε τὴν ἀνάγκη νὰ τοὺς ζε-
στάνουνε καὶ κείνους, στέλνοντας 
κρυφὰ στὰ σπίτια τους διάφορα 
δῶρα, μὲ τρόπο, ὥστε νὰ μὴ τοὺς 
ταπεινώσουνε, κι ἔτσι ἡ διαφορὰ 
νὰ φαίνεται ὅσο μποροῦσε λιγότερη.  
Ἔτσι μορφωθήκανε τὰ ἔμορφα 

καὶ ἁγνὰ ἔθιμά μας, μὲ ψαλμωδίες 
ποὺ τὶς λένε ἀκόμα τὰ παιδιὰ στοὺς 
δρόμους καὶ στὰ σπίτια, μὲ καμπά-
νες, μὲ ἔμορφα αἰσθήματα, μὲ σεμνὲς 
διασκεδάσεις, μὲ εὔχρωστη συνα-
ναστροφή, ποὺ δένουνε μεταξύ τους 
τοὺς ἀνθρώπους περισσότερο, παρὰ 
ποὺ τοὺς χωρίζουνε. Μὰ ὁ ὑλισμὸς 
κι ὁ λύκος τῆς ἀναισθησίας μολεύει 
σιγά-σιγά αὐτὲς τὶς καλὲς γιορτές 
μας, ποὺ πολὺ ἔμορφα τὶς παρο-
μοιάζανε οἱ ἀρχαῖοι πρόγονοί μας 
μὲ σταθμοὺς γιὰ νὰ ξεκουραζόμαστε 
στὸν μονότονο δρόμο τῆς ζωῆς μας, 
λέγοντας: «Βίος ἀνεόρταστος μακρὰ 
ὁδὸς ἀπανδόχευτος», ποὺ θὰ πεῖ, 
«Ζωὴ δίχως γιορτή, εἶναι σὰν τὸν 
μακρὺ τὸν δρόμο ποὺ δὲν ἔχει παν-
δοχεῖο νὰ ξεκουραστεῖς».  
Κάποιοι μοντερνοποιημένοι κά-

νουνε τὸν βαρὺ καὶ τὸν θετικό, τὸν 
κύριο ποὺ δὲν ἔχει αἰσθηματολογίες, 
καὶ λένε πὼς αὐτὰ εἶναι ἀναχρονι-
σμοὶ κι ἀδιαφόρετα πράγματα. Αὐτοὶ 
γιὰ μένα εἶναι ξερίχια ψυχικά, πα-

Φώτη Κόντογλου



| Φ
 4

1 
  Δ
ΕΚ
ΕΜ
ΒΡ
ΙΟ
Σ 

 2
02

5 
- Μ
Α
ΡΤ
ΙΟ
Σ 

20
26

11

γωμένες ἐρημιές, δίχως ἀγάπη, δί-
χως χαρά, μὰ καί δίχως πόνο. Γιατί 
χαρὰ καὶ πόνος εἶναι δεμένα. Οἱ 
τέτοιες ψυχὲς εἶναι πάντα νεκρὰ 
βουνὰ τοῦ φεγγαριοῦ. Ὡστόσο, 
κάτι τέτοιοι «ὀρθολογιστὲς» καὶ 
«θετικιστές», ξετρελαίνονται γιὰ 
κάποιες ἀνόητες ξενόφερτες φιέστες 
καὶ γιὰ κάτι μοντέρνα γλέντια ποὺ 
ρεζιλεύουνε τὸν ἄνθρωπο, φτάνει 
ποὺ γίνονται κατὰ τὸ κοσμοπολί-
τικο μοντέλο ποὺ βρίσκεται στὰ 
«μεγάλα κέντρα τοῦ ἐξωτερικοῦ». 
Αὐτοὶ δὲν θέλουνε τίποτα ἀπὸ τὰ 
δικά μας, ποὺ τὰ λένε ὅλα «βλάχικα, 
φτωχικά, ἀνάξια γιὰ ἀνθρώπους 
ποὺ ξέρουνε τὸν κόσμο». Τίποτα 
ἑλληνικὸ δὲν βρίσκει ἔλεος στὰ μά-
τια αὐτῶν τῶν κουφιοκέφαλων, 
ἀκατάδεχτων κι ὅπως πρέπει κυ-
ρίων, ποὺ χοροπηδᾶνε, ὡστόσο, 
σὰν τρελοί, μὲ τὰ τσέρκια στὸ λαιμό, 
φτάνει ποὺ ἤρθανε ἀπ’ ἔξω, ἀπὸ 
κεῖ «ποὺ ξέρει ὁ κόσμος νὰ ἀπο-
λαμβάνει τὴ ζωή»! Τί νὰ ποῦμε κι 
ἐμεῖς οἱ ἄλλοι, τὰ βλαχάκια, τὰ 
φτωχαδάκια, ποὺ μᾶς νανούριζε ἡ 
μάνα μας μὲ τὰ παραπονετικὰ τρα-
γούδια της στὴν κούνια μας, καὶ 
τώρα δακρύζουμε σὰν ἀκοῦμε τὰ 
τροπάρια καὶ τὰ κάλαντα, ποὺ μᾶς 
ἑνώνουνε μὲ τοὺς ἀγαπημένους 
μας ποὺ περάσανε ἀπὸ τὸν τόπο 
μας πρὶν ἀπὸ μᾶς;  

Ἀδέρφια μου! Φυλάξτε τὰ ἑλλη-
νικὰ συνήθεια μας, γιορτᾶστε ὅπως 
γιορτάζανε οἱ πατεράδες σας, καὶ 
μὴ ξεγιελέστε μὲ τὰ ξένα κι ἄνοστα 

πυροτεχνήματα. Οἱ δικές μας οἱ 
γιορτὲς ἀδελφώνουν τοὺς ἀνθρώ-
πους, τοὺς ἑνώνει ἡ ἀγάπη τοῦ 
Χριστοῦ. Μὴν κάνετε ἐπιδείξεις. 
«Εὐφρανθῆτε ἑορτάζοντες». Ἀκοῦ-
στε τί λένε τὰ παιδάκια ποὺ λένε 
τὰ κάλαντα:  

«Καὶ βάλετε τὰ ροῦχα σας, 
εὔμορφα ἐνδυθεῖτε, στὴν ἐκκλησίαν 
τρέξετε, μὲ προθυμίαν μπεῖτε, ν’ 
ἀκούσετε μὲ προσοχὴν ὅλην τὴν 
ὑμνωδίαν, καὶ μὲ πολλὴν εὐλάβειαν 
τὴν Θείαν Λειτουργίαν. Καὶ πάλιν 
σὰν γυρίσετε εἰς τὸ ἀρχοντικόν σας, 
εὐθὺς τραπέζι στρώσετε, βάλτε τὸ 
φαγητόν σας. Καὶ τὸν σταυρόν σας 
κάνετε, γευθεῖτε, εὐφρανθεῖτε. 
Δῶστε καὶ κανενὸς φτωχοῦ "ὅστις 
νὰ ὑστερεῖται"».  
Ἀθάνατη ἑλληνικὴ φυλή! Φτωχὴ 

μὰ ἀρχοντομαθημένη, βασανισμένη, 
μὰ χαρούμενη καὶ καλόκαρδη πε-
ρισσότερο ἀπὸ τοὺς εὐτυχισμένους 
τῆς γῆς, ποὺ τοὺς μαράζωσε ἡ κα-
λοπέραση.  

Ναί, ἀδερφοί μου Ἕλληνες, 
χαίρετε μαζὶ μὲ κείνους ποὺ χαί-
ρουνται καὶ κλαῖτε μαζὶ μὲ κείνους 
ποὺ κλαῖνε, καὶ σ’ αὐτὴ μονάχα 
θὰ βρεῖτε ἀνακούφιση. Δίνετε στοὺς 
ἄλλους ἀπ’ ὅ,τι ἔχετε. Τὸ παραπάνω 
ἀπ’ ὅ,τι ἔχει κανένας ἀνάγκη, τὸ 
κλέβει ἀπὸ τὸν ἄλλον. «Μακάριον 
τὸ διδόναι μᾶλλον, ἢ λαμβάνειν».  

 
Ἀπὸ τὸ βιβλίο:  

«Τὸ φοβερὸν μυστήριον» 



| Κ
ΥΡ

ΙΑ
ΚΗ

12

«Γιατί εἶμαι τόσο φτωχός;» 
ρώτησε κάποιος ἕναν σοφό. «Γιατί 
δὲν ἔχεις μάθει νὰ δίνεις», ἀπάν-
τησε ὁ σοφός. «Ἀφοῦ δὲν ἔχω τί-
ποτε νὰ δώσω!» ἀνταπάντησε ὁ 
φτωχός. «Καὶ ὅμως ἔχεις κάτι νὰ 
δώσεις. Μὲ τὸ πρόσωπο μπορεῖς 
νὰ δώσεις ἕνα χαμόγελο. Μὲ τὸ 
στόμα νὰ παρηγορήσεις ἢ νὰ ἐπαι-
νέσεις. Μὲ τὴν καρδιά σου νὰ δώ-
σεις ἀγάπη. Μὲ τὰ μάτια νὰ κοι-
τάξεις μὲ καλοσύνη. Μὲ τὸ σῶμα 
σου νὰ βοηθήσεις. Στὴν πραγμα-
τικότητα δὲν εἶσαι φτωχός. Γιατί 

πραγματικὴ φτώ-
χεια εἶναι μόνο ἡ 
φτώχεια τοῦ πνεύ-
ματος».  

 

Τὸ ἐνδιαφέρον σου, τὰ καλά 
σου αἰσθήματα γιὰ τὸν ἄλλον τὰ 
θάβει μόνο ἡ ἀδιαφορία. Ὄχι ἡ 
φτώχεια σου. Ἡ ἀδιαφορία κα-
ταντάει τὴν καρδιά σου λίθινη. 
Αὐτὴ καὶ μόνο ἦταν ἄλλωστε ἡ 
αἰτία γιὰ τὴ μεταθανάτια καταδίκη 
τοῦ πλουσίου στὴν παραβολὴ τοῦ 
φτωχοῦ Λαζάρου. Ὁ Χριστὸς δὲν 
τοῦ καταλογίζει καμιὰ ἄλλη κα-
κότητα, καμιὰ κακόβουλη ἐσκεμ-
μένη ἐνέργειά του. Ἕνα μόνο γε-
γονὸς λάμβανε χώρα καθημερινά: 
Ὁ πλούσιος ζοῦσε «εὐφραινόμε-
νος καθ’ ἡμέραν λαμπρῶς». 
Μέρα-νύχτα καλοπερνοῦσε, 
ἀγνοῶντας παντελῶς τὸν φτωχὸ 
ποὺ κειτόταν στὴν πόρτα του 
ἄρρωστος. Ἡ ἀδιαφορία του καὶ 

 π. Δημητρίου Μπόκου



| Φ
 4

1 
  Δ
ΕΚ
ΕΜ
ΒΡ
ΙΟ
Σ 

 2
02

5 
- Μ
Α
ΡΤ
ΙΟ
Σ 

20
26

μόνο ἦταν ποὺ τὸν καταβαρά-
θρωσε «ἐν τῷ ἅδη».  
Λέει ὅμως τὸ Εὐαγγέλιο, ὅτι 

μὲ τὴ Χάρη τοῦ Χριστοῦ εἴμαστε 
πλέον ἕνα σῶμα. Ἀφ’ ὅτου βα-
πτισθήκαμε Χριστιανοί, «ἐν σῶμα 
οἱ πολλοὶ ἐσμεν». Συνεπῶς, δὲν 
εἴμαστε ξένοι μεταξύ μας, ἀλλὰ 
«ἀλλήλων μέλη». Πῶς μπορεῖ 
λοιπὸν νὰ ἀδιαφορεῖ τὸ ἕνα μέλος 
γιὰ τὸ ἄλλο; Γιὰ νὰ λειτουργεῖ τὸ 
σῶμα σωστά, πρέπει τὰ μέλη νὰ 
εἶναι ὅλα σὲ ἄρρηκτη καὶ ἁρμονικὴ 
σχέση μεταξύ τους.  
Κάποιος ἅγιος ἔλεγε: «Ὁ κα-

θένας ὀφείλει τὰ προβλήματα τοῦ 
πλησίον νὰ τὰ κάνει δικά του καὶ 
σὲ ὅλα νὰ συμπάσχει μὲ αὐτόν. 
Νὰ χαίρεται καὶ νὰ κλαίει μαζί 
του. Καὶ μὲ τέτοια διάθεση νὰ 
στέκεται ἀπέναντί του, σὰν νὰ 
φοράει τὸ σῶμα τοῦ πλησίον καὶ 
σὰν νὰ πρόκειται γιὰ τὸν ἑαυτό 
του, ἂν ποτὲ συμβεῖ κάτι κακὸ σ᾿ 
ἐκεῖνον».  
Αὐτὸ τὸ φρόνημα ἔκανε τὸν 

ἀββᾶ Ἀγάθωνα νὰ λέει τὰ ἀκα-
τανόητα σήμερα γιὰ μᾶς λόγια: 
«Ἂν γινόταν νὰ βρῶ ἕναν λεπρὸ 
καὶ νὰ τοῦ δώσω τὸ δικό μου 
σῶμα καὶ νὰ πάρω τὸ δικό του, 
εὐχαρίστως θὰ τὸ ἔκανα. Γιατί 
αὐτὴ εἶναι ἡ τέλεια ἀγάπη».  
Ἔτσι ἦταν ὅμως οἱ πρῶτοι 

Χριστιανοί. Ἦταν ὅλοι «ἐπὶ τὸ 
αὐτό». Ἑνωμένοι, γεμᾶτοι ἀγάπη 

μεταξύ τους. Μία καρδιὰ καὶ μία 
ψυχὴ ὅλοι. Ὅ,τι κι ἂν εἶχε ὁ κα-
θένας, δὲν τὸ θεωροῦσε δικό του, 
ἀλλὰ τὰ εἶχαν «ἅπαντα κοινά». 
Δὲν ὑπῆρχε ἀνάμεσά τους φτωχός, 
γιατί ὅσοι εἶχαν χωράφια ἢ σπίτια, 
τὰ πουλοῦσαν καὶ ἔφερναν καὶ 
ἀκουμποῦσαν τὸ ἀντίτιμο στὰ πό-
δια τῶν Ἀποστόλων. Τὰ χρήματα 
μοιράζονταν σὲ ὅλους, ἀνάλογα 
μὲ τὴν ἀνάγκη τοῦ καθενός. Ἡ 
ἀδιαφορία ἦταν κάτι ἄγνωστο γι’ 
αὐτούς.  
Ὁδηγούμενοι ἀπὸ τὸ πνεῦμα 

αὐτὸ οἱ ἅγιοι, ὑπηρετοῦσαν πάντα 
μὲ προθυμία τόν πλησίον. Δὲν δί-
σταζαν γιὰ χάρη του νὰ ὑποβλη-
θοῦν σὲ ὁποιαδήποτε θυσία.  
Ἕνας ἀναχωρητὴς πῆγε κά-

ποτε στὴν πόλη καὶ στὴν ἄκρη 
μιᾶς πλατείας εἶδε ριγμένο ἕναν 
ἄρρωστο. Τὸν συμπόνεσε καὶ μὲ 
μεγάλη προθυμία τὸν συμμάζεψε. 
Τὸν ἔβαλε σ’ ἕνα δωμάτιο ποὺ 
νοίκιασε καὶ τὸν περιποιήθηκε. 
Ἄφησε τὸ κελί του στὴν ἔρημο 
καὶ ἔμεινε κοντὰ στὸν ἄρρωστο, 
πολὺν καιρὸ γιὰ νὰ τὸν κάνει 
καλά.  
Ὁ ἄρρωστος ὅμως ἐκεῖνος 

ἦταν πολὺ ἀπαιτητι-
κός. Συνεχῶς 
γκρίνιαζε, τοῦ 
ζητοῦσε διά-
φορα καὶ τὸν 
τ α λ α ι πω -



| Κ
ΥΡ

ΙΑ
ΚΗ

14

ροῦσε ἀφάνταστα μὲ τὶς ἰδιοτροπίες 
του. Τοῦ ἔψηνε κυριολεκτικὰ τὸ 
ψάρι στὰ χείλη. Ὁ ἀναχωρητὴς 
ἔκανε μεγάλη ὑπομονή. Σκεφτόταν 
τὴν ἐντολὴ τοῦ Θεοῦ καὶ προσπα-
θοῦσε νὰ ὑπηρετεῖ τὸν ἄρρωστο 
μὲ εἰλικρινῆ ἀγάπη καὶ αὐταπάρ-
νηση. Πέρασε ὅμως πολὺς καιρὸς 
χωρὶς νὰ ἀλλάξει τίποτε. Συμπλη-
ρώθηκαν δέκα πέντε ὁλόκληρα 
χρόνια στὴν ἴδια κατάσταση.  
Ὁ ἀναχωρητὴς ἔνιωθε τὶς δυ-

νάμεις του νὰ ἐξαντλοῦνται. Εἶχε 
κουραστεῖ ἀφάνταστα ἀπὸ τὰ πα-
ράπονα καὶ τὶς ἀπαιτήσεις τοῦ 
ἀρρώστου. Περισσότερο τὸν παί-
δευαν οἱ λογισμοί. Ἔβλεπε πὼς 
ἦταν ἀνώφελο νὰ συνεχίσει ἔτσι. 
Ὅ,τι κι ἂν ἔκανε, ὁ ἄρρωστος δὲν 
ἱκανοποιούνταν μὲ τίποτε. Σκε-
φτόταν νὰ τὸν ἐγκαταλείψει πιὰ 
καὶ νὰ γυρίσει στὸ κελλί του, νὰ 
συνεχίσει τὴν καλογερική του ποὺ 
εἶχε ἀφήσει τόσα χρόνια.  
Ἐνῷ σκεφτόταν αὐτὰ καὶ ἦταν 

ἕτοιμος νὰ φύγει, ὁ ἄρρωστος τὸν 
ρώτησε: «Φεύγεις; Μεῖνε ἀκόμα 
λίγο, σὲ παρακαλῶ! Θέλω νὰ σὲ 
εὐχαριστήσω γιὰ τὴν πολλή σου 

ὑπομονὴ καὶ τὴ μεγάλη 
θυσία ποὺ ἔκανες 
γιὰ μένα, νὰ 
ἐγκαταλεί-
ψεις τὴν 
ἡσυχία σου 

καὶ τὸ κελλί σου, γιὰ νὰ μείνεις 
τόσα χρόνια κοντά μου καὶ νὰ μὲ 
περιποιεῖσαι. Μάθε λοιπόν, ὅτι 
ἐγὼ δὲν εἶμαι ἄνθρωπος. Εἶμαι 
ἄγγελος καὶ μὲ ἔστειλε ὁ Θεὸς 
γιὰ νὰ δοκιμάζω ὅλα αὐτὰ τὰ 
χρόνια τὴν ἀγάπη καὶ τὴν ὑπο-
μονή σου. Χαῖρε, λοιπόν, ἀββᾶ, 
καὶ νὰ εἶσαι πάντα εὐλογημένος 
ἀπὸ τὸν Κύριο γιὰ τὴν ὑπομονὴ 
καὶ τὴν ἀγάπη ποὺ μοῦ ἔδειξες». 
Καὶ μὲ τὰ λόγια αὐτὰ ὁ ἄρρωστος 
ὑψώθηκε ἀπὸ τὸ κρεβάτι του 
στὸν ἀέρα καὶ χάθηκε ἀπὸ τὰ 
μάτια τοῦ ἀναχωρητῆ.  
Ἔτσι εὐλογημένοι θὰ εἶναι 

ὅσοι ἀκολουθοῦν μιὰ τέτοια θεο-
δίδακτη πορεία! Ἀλλὰ ἡ δική μας 
περιστασιακὴ φιλανθρωπία πῶς 
νὰ συγκριθεῖ μὲ τὴν ἀδιάκοπη 
αὐταπάρνηση τῶν ἁγίων; Ἡ ψυ-
χρή μας ἀδιαφορία πῶς νὰ σταθεῖ 
μπρὸς στὴν ὁλοπρόθυμη ζεστή 
τους διάθεση;  
Ἂς διώξουμε λοιπὸν τὴν κά-

κιστη συνήθεια νὰ θυμούμαστε 
μονάχα στὶς γιορτές, ἀπὸ ὑπο-
χρέωση ἁπλῶς, τὸν ἄρρωστο καὶ 
τὸν φτωχό. Καιρὸς νὰ σπάσουμε 
τοὺς πάγους τῆς καρδιᾶς μας. Νὰ 
τὴν κάνουμε περιβόλι τῆς ἀγάπης. 
Ἀλλιῶς, δὲν θά ’ρθεῖ μέσα μας 
ποτὲ ἡ ἄνοιξη.  
Στὸν πάγο δὲν φυτρώνει τί-

ποτε. 



| Φ
 4

1 
  Δ
ΕΚ
ΕΜ
ΒΡ
ΙΟ
Σ 

 2
02

5 
- Μ
Α
ΡΤ
ΙΟ
Σ 

20
26

15

Μεσημέρι. Δὲν τὸν ἔπιανε 
ὕπνος. Βγῆκε γιὰ μιὰ βόλ-
τα στὴν αὐλὴ τῆς μονῆς. 

Ἔκλεισε τὴν πόρτα πίσω του καὶ 
τότε ἔνιωσε μιὰ ἐκκωφαντικὴ σιγὴ 
νὰ ἁπλώνεται στὸ χῶρο.  
Ἡ αὐλὴ τῆς μονῆς εἰρηνικὴ καὶ 

ὄμορφη. Μὲ τὰ λεμονοκυπάρισσα, 
καθαρὴ ἀπὸ τὴν περιποίηση τῶν 
πατέρων, μὲ τὶς ὑγρὲς πέτρες νὰ 
μαρτυροῦν τὸ ψῦχος καὶ τὴν ὑγρα-
σία ποὺ ἐπικρατοῦσε.  
Ὁ ἱερομόναχος χαιρόταν τὴν 

ἡσυχία. Ἀκόμα καὶ τὰ πουλιὰ κά-
νανε διάλειμμα ἀπὸ τὴν ψαλμωδία 
τους.  
Περπάτησε γύρω γύρω ἀπὸ τὸ 

περιστύλιο τοῦ κτιρίου. Τὸ βῆμα 
του ἀργό, ἀπολάμβανε τὴν ἡσυχία. 
Ὅσο πλησίαζε ὅμως τὸ καθολικὸ 
τῆς μονῆς σὰν νὰ αἰσθανόταν ὅτι 
κάποιος βρισκόταν ἐκεῖ.  
Ψίθυροι ἄρχισαν νὰ γεμίζουν 

τὴν ἀτμόσφαιρα.  
Καὶ καθὼς προσπαθοῦσε νὰ 

ἀφουγκραστεῖ καλύτερα, τὴν εἶδε.  
Καθόταν στὸ πεζούλι τοῦ ἐξω-

νάρθηκα. Φοροῦσε σκουφί, ἕνα 
κόκκινο κασκόλ, βαριὰ ντυμένη.  
Τὰ μάτια της κοιτοῦσαν τὴν 

εἰκόνα τοῦ ἁγίου Λουκᾶ τοῦ ἰατροῦ 
ποὺ βρίσκεται ἐκεῖ.  
Ὁ ἱερομόναχος ἔνιωσε ὅτι γινό-

ταν ἱερόσυλος τῆς στιγμῆς της. Ἔκα-
νε νὰ φύγει μὰ δὲν πρόλαβε.  

-Πάτερ... εὐλογεῖτε. Τί φωνή; 
Μιὰ φωνὴ γεμάτη ἀγωνία, 
φόβο...κουρασμένη.  

-Ὁ Κύριος νὰ σᾶς εὐλογεῖ...  
Τότε εἶδε καὶ ἕναν ἀκόμα ἄνθρω-

πο. Μεσήλικας. Τὰ γκρίζα του μαλ-
λιὰ τὸν πρόδιδαν. Καθόταν λίγο 
παραπέρα μὲ ἕνα τσιγάρο στὸ χέρι 
του. Πῆγε νὰ τὸ κρύψει, μὰ ὁ καπνὸς 
τὸν μαρτύρησε.  

-Πάτερ, ἔχετε τὰ λείψανα τοῦ 

Ἀρχιμ. Παύλου Παπαδόπουλου



| Κ
ΥΡ

ΙΑ
ΚΗ

16

ἁγίου Λουκᾶ ἐδῶ; Μπορῶ νὰ τὰ 
προσκυνήσω;  
Ὁ ἱερομόναχος εἶχε κυριευθεῖ 

ἀπὸ τὴν φωνή της. Δὲν ἔμενε στὰ 
αὐτιά του. Κάθε συλλαβή, κάθε λέξη 
μιὰ μαχαιριὰ στὴν καρδιά του.  

"Αὐτὴ ἡ φωνὴ κρύβει μέσα της 
πολὺ πόνο..." σκέφτηκε.  

-Βεβαίως, ἐλᾶτε μαζί μου νὰ τὰ 
προσκυνήσετε.  

-Μπαμπᾶ, μπαμπᾶ... ἔλα... ὁ πάτερ 
θὰ μᾶς φέρει νὰ προσκυνήσουμε τὸν 
ἃγιο Λουκᾶ!  
Τὰ λείψανα ἀφημένα στὸ τραπε-

ζάκι τοῦ μικροῦ ἀρχονταρικιοῦ πε-
ρίμεναν τοὺς δύο ἐπισκέπτες τοῦ με-
σημεριοῦ.  
Ὁ ἱερομόναχος μὲ τὸ πετραχῆλι 

καθόταν δίπλα στὴν λειψανοθήκη.  
Ὁ ἄνδρας βαστοῦσε τὴν κοπέλα 

ἡ ὁποία βάδιζε μὲ δυσκολία. Σὲ μερικὰ 
λεπτὰ κατάφεραν νὰ φτάσουν.  
Ἡ κοπέλα γονάτισε μπροστὰ στὸ 

λείψανο. Ὁ ἄνδρας ἔκανε μία βαθιὰ 
μετάνοια καὶ προσκύνησε. Ἡ κοπέλα 
δὲν ἔλεγε νὰ σηκωθεῖ. Ἐκεῖ γονατιστὴ 
ἔμεινε γιὰ ἀρκετὴ ὥρα.  
Ὁ ἱερομόναχος ἄρχισε νὰ ἀνη-

συχεῖ. Κοίταξε τὸν ἄνδρα στὰ μάτια 
ἐκδηλώνοντας τὴν ἀνησυχία του. 
Ἐκεῖνος τὸν εἶδε, μὰ τὸν καθησύχασε 
μὲ ἕνα νεῦμα.  
Ἡ κοπέλα γονατιστὴ μπροστὰ 

στὴν λειψανοθήκη τοῦ ἁγίου Λουκᾶ 
τοῦ ἰατροῦ. Ὁ πατέρας της ὄρθιος 
ἀκριβῶς ἀπὸ πίσω της μὲ κλειστὰ τὰ 
μάτια. Καὶ ὁ ἱερομόναχος σὰν σκιά-
χτρο νὰ παρατηρεῖ. Μόνο κάποιοι 
ψίθυροι πάλι ἄρχισαν νὰ ἀκούγονται. 
Ψιθυρισμοὶ προσευχῆς ἀπὸ ἕνα στόμα 

ποὺ σχεδὸν ἀκουμποῦσε τὴ γῆ.  
Ἡ κοπέλα σηκώθηκε μὲ τὴν βοή-

θεια τοῦ πατέρα της μετὰ ἀπὸ ἀρκετὴ 
ὥρα. Τὰ χείλη της ἀκούμπησαν τὸν 
ἱερὸ λείψανο καὶ τὰ χέρια της ἀγκά-
λιασαν τὴν λειψανοθήκη σὰν νὰ 
ἀγκάλιαζαν ἕναν ἀγαπημένο...  
Δάκρυα γέμισαν τὸ τζαμάκι τῆς 

λειψανοθήκης.  
Ὁ ἱερομοναχος ἁπλᾶ κοιτοῦσε. 

Δὲν τολμοῦσε νὰ καταπατήσει τὴν 
ἱερότητα, τὴν εὐλάβεια, τὴν προσευχὴ 
τῆς κοπέλας μὲ κάποια κουβέντα 
του.  

-Πάτερ, αὔριο φεύγω γιὰ τὴν Ἀμε-
ρικὴ γιὰ μία θεραπεία. Ἔχω καρκίνο... 
σᾶς παρακαλῶ  νὰ μὲ διαβάζετε...  
Ἔδωσε τὸ χέρι της στὸν πατέρα 

της καὶ ἄρχισε νὰ προσπαθεῖ νὰ βγεῖ 
ἀπὸ τὸ ἀρχονταρίκι.  
Ἡ ἐπίσκεψή της εἶχε τελειώσει. 

Ἡ συνάντηση ποὺ ἐπιθυμοῦσε πραγ-
ματοποιήθηκε.  

-Μά, δὲν μοῦ εἴπατε τὸ ὄνομά 
σας...τόλμησε καὶ ξεστόμισε ὁ ἱερο-
μόναχος.  
Ἡ κοπέλα σταμάτησε. Εἶχε τὸν 

ἱερέα πλάτη. Τῆς ἦταν δύσκολο νὰ 
γυρίσει ὅλο της τὸ σῶμα. Γύρισε μόνο 
τὸ κεφάλι της καὶ εἶπε "Ἑλένη μὲ 
λένε... Ἑλένη".  
Ἡ πόρτα τοῦ ἀρχονταρικιοῦ 

ἔκλεισε καὶ ὁ ἱερομόναχος σαστισμέ-
νος προσπαθοῦσε νὰ μὴν λυγίσει. 
Προσπαθοῦσε νὰ μὴν δακρύσει.  
Προσπαθοῦσε μὰ δὲν τὰ κατά-

φερε.  
Ὅπως καὶ ἡ κοπέλα μὲ τὸ κόκκινο 

κασκόλ, γονάτισε καὶ αὐτὸς μπροστὰ 
στὰ λείψανα. Γονάτισε συγκλονισμέ-



| Φ
 4

1 
  Δ
ΕΚ
ΕΜ
ΒΡ
ΙΟ
Σ 

 2
02

5 
- Μ
Α
ΡΤ
ΙΟ
Σ 

20
26

17

νος ἀπὸ τὴν φωνὴ τῆς κοπέλας ποὺ 
ἦταν γεμάτη παράπονο, ἀπὸ τὰ βα-
θουλωμένα ἀτροφικά της μάγουλα, 
ἀπὸ τὰ δακρυσμένα της μάτια, ἀπὸ 
τὸ ἀσθενικό της σῶμα, ἀπὸ τὴν ἐκκω-
φαντικὴ σιωπὴ τοῦ Θεοῦ...  

 
-Πάτερ....πάτερ!! Τί κάνετε; ἀκού-

στηκε μία γνώριμη φωνή.  
Ὁ ἱερομόναχος ἔβλεπε μπροστά 

του μία κοπέλα γύρω στὰ τριάντα 
νὰ ἔρχεται καταπάνω του.  

-Πάτερ μου... ἔλεγε καὶ ὅλο καὶ 
πλησίαζε.  
Αὐτὸς στεκόταν ἀκίνητος μὲ τὰ 

κλειδιὰ τοῦ αὐτοκινήτου του στὸ 
χέρι. Ἦταν ἕτοιμος νὰ φύγει ἀπὸ τὸ 
μοναστῆρι καὶ νὰ πάει στὴν ἐνορία 
ποὺ ἐξυπηρετοῦσε.  
Ἡ κοπέλα ἔφτασε μπροστά του. 

Τοῦ φίλησε τὸ χέρι ἀλλὰ δὲν ἔμεινε 
ἐκεῖ. Τὸν ἀγκάλιασε καὶ τὸν φίλησε 
στὸ μάγουλο.  
Ὁ ἱερομόναχος ξαφνιάστηκε ἀπὸ 

τὴν οἰκειότητα ἀλλὰ δὲν πανικοβλή-
θηκε.  

-Χαίρετε, σᾶς ξέρω ἀπὸ κάπου; 
Μὲ γνωρίζετε;  

-Πάτερ μου, δὲν μὲ θυμᾶστε; ἤρθα-
με γιὰ τὰ Χριστούγεννα μὲ τὸν ἄνδρα 
μου στὴν Ἑλλάδα καὶ εἶπα ὅτι ἔπρεπε 
νὰ ἔρθω καὶ ἐδῶ.  

-Μά, ποιά εἶστε; Νομίζω ὅτι μὲ 
μπερδεύετε μὲ κάποιον ἄλλο...  

-Ὄχι... ἐσύ εἶσαι αὐτὸς ποὺ ἔβγαλε 
πρὶν 7 χρόνια τὰ λείψανα τοῦ ἁγίου 
Λουκᾶ καὶ τὰ προσκύνησα. Ἐσὺ 
εἶσαι...  
Καὶ τότε... σὰν ἀστραπὴ ἀναγεν-

νήθηκε μέσα του ἡ ἐνθύμησή της. 

Τότε εἶδε ξανὰ μετὰ ἀπὸ 7 χρόνια 
αὐτὸ τὸ κόκκινο κασκόλ...καί θυμή-
θηκε. Τὸ φοροῦσε ὅπως καὶ τότε 
γύρω ἀπὸ τὸν λαιμό της. Τὸ κασκὸλ 
ἦταν τὸ ἴδιο, αὐτὴ ὅμως ἦταν διαφο-
ρετική. Γεμάτη ζωή, γεμάτη ἐνέργεια, 
μὲ κοκκινωπὰ μάγουλα, μὲ μιὰ φωνὴ 
γεμάτη εὐγνωμοσύνη, γεμάτη "εὐχα-
ριστῶ".  
Τὰ κλειδιὰ τοῦ αὐτοκινήτου πέ-

σανε ἀπὸ τὸ χέρι του. Τὰ μάτια του 
βούρκωσαν...  

-Ζεῖς...; κατάφερε νὰ πεῖ ἀγγί-
ζοντας τὸ κόκκινο κασκόλ της.  

-Ναὶ πάτερ...ζῶ. Ὁ Ἅγιος μὲ βοή-
θησε, ἔκανε τὸ θαῦμα του. Πῆγα στὴν 
Ἀμερικὴ ἔκανα τὶς θεραπεῖες, ἔγινα 
καλά. Παντρεύτηκα ἐκεῖ...καί ὅλα 
αὐτὰ ἔγιναν ἐπειδὴ σᾶς συνάντησα 
ἐκεῖνο τὸ μεσημέρι. Σᾶς εὐχαριστῶ 
ποὺ μοῦ ἐπιτρέψατε νὰ συναντήσω 
τὸν Ἅγιο ἐκεῖνο τὸ μεσημέρι...  
Ἐκεῖνος μὲ τόσες ἔννοιες, τόσους 

ἀνθρώπους γύρω του, τὴν εἶχε ξε-
χάσει. Εἶχαν περάσει τόσα χρόνια...  
Μετὰ ἀπὸ 7 χρόνια ὅμως σ’ ἐκείνη 

δὲν στέρεψε τὸ "εὐχαριστῶ".  
Δὲν λησμόνησε τὴν εὐεργεσία, 

δὲν ἄφησε τὴν ἀπόσταση 
νὰ γίνει ἐμπόδιο γιὰ μιὰ 
ἀκόμα συνάντηση, δὲν 
ἄφησε τοὺς ψιθύρους 
της στὸν Θεὸ νὰ 
σιωπήσουν μετὰ 
τὴν θεραπεία της... 
δέν ἄφησε τὸν 
χρόνο νὰ ξεθω-
ριάσει τὸ κόκκινο 
κασκόλ της...



Βάδιζα ἀργὰ μέσα στοὺς 
δύσβατους, ἄνυδρους 
δρόμους τῆς Νότιας Μα-

δαγασκάρης. Ὁ ἥλιος ἔκαιγε ἀδυ-
σώπητα πάνω ἀπὸ τὰ κεφάλια 
μας, καὶ οἱ πέτρες στὸ μονοπάτι 
ἔκαναν κάθε βῆμα νὰ φαίνεται 
πιὸ βαρύ. Δίπλα μου, ὁ μικρὸς 
Ντάνι, μὲ τὰ ἀθῶα μάτια του 
γεμᾶτα ἀπορίες, προσπαθοῦσε 
νὰ ἀκολουθήσει τὰ βήματά μου, 
παρατηρῶντας σιωπηλά.  

«Βλέπω πὼς κάτι σὲ ἀπασχο-
λεῖ, Ντάνι», τοῦ εἶπα μὲ ἕνα χα-
μόγελο. «Θέλεις νὰ μοῦ πεῖς τί 
εἶναι αὐτὸ ποὺ σὲ βαραίνει;».  
Ὁ Ντάνι σταμάτησε γιὰ λίγο 

καὶ κοίταξε τὸ ἔδαφος. «Δὲν ξέρω 
ποιό δρόμο νὰ διαλέξω, πατέρα; 

Οἱ ἄλλοι μοῦ λένε νὰ κάνω αὐτὸ 
ποὺ κάνουν κι ἐκεῖνοι. Μοῦ λένε 
πὼς ἂν δὲν τοὺς ἀκολουθήσω, 
θὰ χαθῶ...».  
Σκέφτηκα γιὰ λίγο κι ἔσκυψα 

νὰ πιάσω μία πέτρα ἀπὸ τὸ μο-
νοπάτι. Τὴν κοίταξα γιὰ μιὰ 
στιγμὴ καὶ τὴν ἔριξα μακριά. 
«Κοίτα αὐτὸν τὸν δρόμο, Ντάνι. 
Εἶναι γεμᾶτος πέτρες, δύσκολος 
καὶ κάθε βῆμα πονάει. Κάποιοι 
θὰ σοῦ ποῦν νὰ τὸν ἀποφύγεις. 
Ἄλλοι θὰ σοῦ ποῦν πὼς εἶναι 
λάθος νὰ τὸν περπατήσεις. Ὅμως, 
ἄκου καλά: ὁ δικός σου δρόμος 
δὲν εἶναι ὁ δρόμος τῶν ἄλλων».  
Μὲ κοίταξε μὲ ἀπορία. «Μὰ 

πῶς θὰ ξέρω ποιός εἶναι ὁ δικός 
μου δρόμος;».  

| Κ
ΥΡ

ΙΑ
ΚΗ

18

Ἐπισκόπου Τολιάρας  
καὶ Νοτίου Μαδαγασκάρης, 

 Προδρόμου



| Φ
 4

1 
  Δ
ΕΚ
ΕΜ
ΒΡ
ΙΟ
Σ 

 2
02

5 
- Μ
Α
ΡΤ
ΙΟ
Σ 

20
26

19

Ἅπλωσα τὸ χέρι μου καὶ τοῦ 
ἔδειξα τὴν καρδιά του. «Ὁ Θεὸς 
μιλάει μέσα μας, στὴ σιωπὴ τῆς 
καρδιᾶς μας. Ἂν μάθεις νὰ ἀκοῦς 
αὐτὴ τὴ φωνή, θὰ καταλάβεις 
τὴν ἀλήθεια ποὺ σοῦ ἀνήκει. Δὲν 
χρειάζεται νὰ ἀκολουθεῖς τοὺς 
ἄλλους, γιατί ὁ καθένας ἔχει τὴ 
δική του πορεία. Κάποιοι μπορεῖ 
νὰ σὲ παρασύρουν σὲ δρόμους 
ποὺ μοιάζουν εὔκολοι, ἀλλὰ κρύ-
βουν παγίδες. Ὁ Θεὸς ὅμως δὲν 
μᾶς καλεῖ στὸν εὔκολο δρόμο, 
ἀλλὰ στὸν σωστό».  
Ὁ Ντάνι χαμήλωσε τὸ βλέμμα 

του, προβληματισμένος. «Καὶ ἂν 
κάνω λάθος, πατέρα; Ἂν ἀκο-
λουθήσω λάθος μονοπάτι;».  
Χαμογέλασα καὶ τοῦ εἶπα 

ἁπαλά: «Ὅλοι κάνουμε λάθη, 
παιδί μου. Κάθε βῆμα, κάθε πτώ-
ση, εἶναι μέρος τῆς μάθησής μας. 
Τὸ σημαντικὸ δὲν εἶναι νὰ μὴ 
σκοντάψεις ποτέ, ἀλλὰ νὰ ση-
κώνεσαι κάθε φορὰ καὶ νὰ συ-
νεχίζεις. Ὁ Θεὸς δὲν μᾶς ἐγκα-
ταλείπει στὰ λάθη μας. Μᾶς ὁδη-
γεῖ μέσα ἀπὸ αὐτὰ στὴν ἀλήθεια 
καὶ τὴν ἀγάπη Του».  
Κοίταξε τὸν δύσβατο δρόμο 

μπροστά μας, γεμᾶτο πέτρες καὶ 
ἐμπόδια. Φαινόταν ἀκόμα σκε-
πτικός, ἀλλὰ εἶδα στὰ μάτια του 
μιὰ μικρὴ φλόγα νὰ ἀρχίζει νὰ 
ἀνάβει.  

«Νὰ μὴν φοβᾶσαι», τοῦ εἶπα. 
«Ἡ πνευματικὴ ζωὴ δὲν εἶναι 
εὔκολη, ἀλλὰ εἶναι ὁ μόνος δρό-
μος ποὺ θὰ σοῦ δώσει τὴν ἀλη-
θινὴ ἐλευθερία. Ἂν ἐμπιστεύεσαι 
τὸν Θεὸ καὶ ἀκοῦς τὴν καρδιά 
σου μὲ πίστη καὶ ταπείνωση, θὰ 
βρίσκεις πάντα τὸν σωστὸ δρόμο, 
ἀκόμα κι ἂν φαίνεται λανθασμέ-
νος ἀρχικά. Ὁ δρόμος πρὸς τὸν 
Θεὸ εἶναι γεμᾶτος δοκιμασίες, 
ἀλλὰ αὐτές μᾶς φέρνουν πιὸ 
κοντὰ στὴν ἀληθινὴ οὐσία τῆς 
ζωῆς μας».  
Ὁ Ντάνι ἔμεινε σιωπηλός, 

ἀλλὰ τὰ βήματά του ἔγιναν πιὸ 
σταθερά, ὄχι γιατί ὁ δρόμος ἔγινε 
εὐκολότερος, ἀλλὰ γιατί ἄρχισε 
νὰ ἀκούει τὴ φωνὴ τῆς καρδιᾶς 
του. Μὲ ἐμπιστοσύνη στὸν Θεό, 
ἤξερε ὅτι αὐτὸς ὁ δρόμος, ὅσο 
δύσκολος κι ἂν ἦταν, θὰ τὸν 
ὁδηγοῦσε τελικὰ στὴν ἀλήθεια 
καὶ τὴν ἀγάπη. 



Ὑπάρχουν ἐρωτήματα 
ἁπλᾶ, καθημερινά, ὅ-
πως: τί θὰ φάω, τί θὰ 

πιῶ, πῶς θὰ ντυθῶ, τί πρόγραμμα 
θὰ ἔχω.  
Ὑπάρχουν καὶ ἐρωτήματα 

ὑπαρξιακά, ποὺ συγκλονίζουν τὸ 
νοῦ καὶ τὴν καρδιά, ὅπως: ἀπὸ 
ποῦ ἦρθα, ποῦ πηγαίνω μετὰ θά-
νατο, τί εἶναι ὁ θάνατος, τί εἶναι 
ὁ ἄνθρωπος, τί εἶναι ὁ Θεός, 
ὑπάρχει ἄλλη ζωή;  
Ὑπάρχουν, ὅμως, καὶ ἐρωτή-

ματα οὐσιαστικὰ γιὰ τὴν πορεία 
τῆς ζωῆς μας τῆς νῦν καὶ τῆς μέλ-
λουσας, ὅπως: ποιό εἶναι τὸ θέλημα 
τοῦ Θεοῦ γιὰ μένα, τί νὰ κάνω 
γιὰ νὰ σωθῶ, πῶς μπορῶ νὰ ζήσω 
μὲ τὸν ἑαυτό μου, τὸ συνάνθρωπό 
μου, τὴ φύση, ὥστε νὰ ζῶ ἀληθινὰ 
καὶ νὰ ἑνωθῶ μὲ τὸν Θεό;  
Ἡ ποιότητα τῶν ἐρωτημάτων 

μας ἐξαρτᾶται ἀπὸ τὴν ποιότητα 
ποὺ θέλουμε νὰ ἔχει ἡ ζωή μας. 
Δὲν ἔχουμε ὅλοι τοὺς ἴδιους προ-
βληματισμοὺς καὶ οὔτε πάντα 
τοὺς ἴδιους. Ἡ ἐναλλαγὴ τῶν ἐρω-
τημάτων καὶ ὄχι ἡ μόνιμη παρου-
σία τους στὸ μυαλό μας, εἶναι χα-
ρακτηριστικὸ τῆς ἀνθρώπινης φύ-
σης. Κανένας δὲν ἀντέχει νὰ εἶναι 
συνεχῶς σὲ ἔνταση, ἂν καὶ ὑπάρ-
χουν περίοδοι ποὺ παρατηρεῖται.  
Στὸ Γεροντικὸ διαβάζουμε γιὰ 

κάποιο σπουδαῖο ἄνθρωπο, ὁ 
ὁποῖος θέλησε νὰ ἐπισκεφθεῖ τὸν 
ἀββᾶ Ποιμένα, γιὰ τὸν ὁποῖο 
ἄκουσε πολὺ ἐπαινετικὰ λόγια. 
«Κάνοντας μερικὲς μέρες πεζο-
πορίας στὴν ἔρημο ἔφτασε χα-
ρούμενος στὸ κελλί του. Τὸν δέ-
χτηκε μὲ χαρὰ καὶ ἀφοῦ ἀλληλο-
ασπάστηκαν, κάθισαν. Ἄρχισε 
τότε ὁ ξένος νὰ τὸν ρωτᾶ ἀπὸ τὴ 

| Κ
ΥΡ

ΙΑ
ΚΗ

20

π. Ἀνδρέα Ἀγαθοκλέους 



| Φ
 4

1 
  Δ
ΕΚ
ΕΜ
ΒΡ
ΙΟ
Σ 

 2
02

5 
- Μ
Α
ΡΤ
ΙΟ
Σ 

20
26

21

Γραφὴ γιὰ πράγματα πνευματικὰ 
καὶ οὐράνια. Ὁ ἀββᾶς Ποιμήν, 
ὅμως, ἔστρεψε ἀλλοῦ τὸ πρόσωπό 
του καὶ δὲν τοῦ ἀποκρίθηκε. 
Αὐτός, βλέποντας ὅτι δὲν τὸν λάμ-
βανεν ὑπόψη, λυπήθηκε. Βγῆκε 
ἔξω καὶ εἶπε στὸν ὑποταχτικό 
του:  

- Ἄδικα ἔκανα ὅλο αὐτὸ τὸ 
ταξίδι. Ἦρθα στὸ Γέροντα καὶ 
αὐτὸς δὲν θέλει οὔτε νὰ μιλήσει 
μαζί μου.  
Ὁ ἀδελφὸς πῆγε μέσα στὸ 

ἀββᾶ Ποιμένα καὶ τοῦ εἶπε:  
- Ἀββᾶ, γιὰ ἐσένα ἦρθε ὁ σπου-

δαῖος αὐτὸς ἄνθρωπος, ποὺ ἔχει 
τόση δόξα στὸν τόπο του. Γιατί 
δὲν μίλησες μαζί του;  
Ὁ Γέροντας τοῦ ἀποκρίθηκε:  
- Αὐτὸς εἶναι ἀπὸ τὸν οὐρανὸ 

καὶ λέει πράγματα ἐπουράνια ἐνῷ 
ἐγὼ εἶμαι ἀπὸ τὴ γῆ καὶ λέω ἐπί-
γεια. Ἂν μοῦ μιλοῦσε γιὰ τὰ πάθη 
τῆς ψυχῆς, ἐγὼ θὰ τοῦ ἀπαντοῦσα· 
ἂν ὅμως μιλᾶ γιὰ πνευματικὰ 
πράγματα, ἐγὼ αὐτὰ δὲν τὰ γνω-
ρίζω.  
Ὁ ἀδελφὸς βγῆκε τότε καὶ 

εἶπε στὸν ἐπισκέπτη:  
- Ὁ Γέροντας σπάνια μιλᾶ ἀπὸ 

τὴ Γραφή, ἀλλὰ ἂν κανεὶς τὸν 
ρωτήσει γιὰ τὰ πάθη τῆς ψυχῆς, 
τοῦ ἀπαντᾶ.  
Ἐκεῖνος ἔνιωσε κατάνυξη καὶ 

πῆγε στὸν Γέροντα καὶ τοῦ εἶπε:  

- Τί νὰ κάνω ἀκόμα, ἀββᾶ, 
ποὺ μὲ κυριεύουν τὰ πάθη τῆς 
ψυχῆς;  
Ὁ Γέροντας τὸν κοίταξε μὲ 

χαρὰ καὶ ἀπάντησε:  
- Τώρα καλῶς ἦρθες. Θὰ σοῦ 

ἀπαντήσω σὲ ὅποια θέματα θέλεις.  
Ὁ ἀναχωρητὴς ὠφελήθηκε 

πολὺ καὶ εἶπε: πράγματι, αὐτὸς 
εἶναι ὁ ἀληθινὸς δρόμος. Καὶ ἐπέ-
στρεψε στὸν τόπο του εὐχα-
ριστῶντας τὸν Θεὸ ποὺ ἀξιώθηκε 
νὰ συναντήσει τέτοιο ἅγιο».  
Τὸ πιὸ πάνω περιστατικό μᾶς 

δείχνει τὴν κρισιμότητα τῶν ἐρω-
τημάτων ποὺ κάνουμε σὲ πνευ-
ματικοὺς πατέρες. Ἂν εἶναι θεω-
ρητικά, ἀκόμα κι ἂν ἔχουν θεο-
λογικὸ κάλυμμα, δὲν μποροῦν νὰ 
ὠφελήσουν τὴν ψυχὴ ποὺ πασχίζει 
νὰ ζήσει. Χρειάζεται νὰ ἀγγίζουν 
τὴν πραγματικότητα τοῦ ἑαυτοῦ 
μας ποὺ βρίσκεται στὴν οὐσια-
στικὴ ἄγνοια τῆς ὄντως ζωῆς καὶ 
στὰ πάθη ποὺ ζεῖ ὅλος ὁ κόσμος. 
Ἡ εἰλικρίνεια καὶ ὁ πόθος τοῦ 
«ἀκοῦσαι λόγον Κυρίου», καθὼς 
θέτουμε κρίσιμα ἐρωτήματα ζωῆς 
σὲ πνευματικοὺς πατέρες καὶ δι-
δασκάλους, γίνεται ἡ βάση ὥστε, 
πέρα ἀπὸ τὶς δικές τους γνώσεις, 
νὰ δώσουν ἀπαντήσεις προερχό-
μενες ἀπὸ τὸ ἅγιο Πνεῦμα, γι’ 
αὐτὸ καὶ ἀναπαύουν, ἀποκαλύ-
πτουν, σώζουν. 



Λέγει ὁ Γέροντας Σωφρόνιος 
τοῦ Ἔσσεξ: «Τὸ νὰ εἶναι 
κάποιος χριστιανὸς σημαί-

νει νὰ πιστεύει στὴ νίκη ἐπάνω 
στὸν κόσμο καὶ τίποτα λιγότερο».  
Τί σημαίνει ὅμως αὐτό; Καὶ τὸ 

λέγω αὐτὸ διότι πολλὲς φορὲς πα-
ρεξηγοῦμε αὐτὴν τὴν νίκη πάνω 
στὸν κόσμο. Οἱ μέρες ποὺ περνοῦμε 
ἀδελφοί μου χαρακτηρίζονται δύ-
σκολες.  
Τὰ ΜΜΕ τροφοδοτοῦν τὸ 

μυαλὸ μὲ πληροφορίες καὶ προ-
βλέψεις, ποὺ κάνουν τὴν καρδιὰ 
νὰ ἀγωνιᾶ γιὰ τὸ αὔριο.  
Οἱ ἄνθρωποι ζοῦν καὶ ἀναπνέ-

ουν μὲ τὴν ἀγωνία νὰ διαποτίζει 
τὴν καθημερινότητά τους. Κυριαρ-
χεῖ μία ἀβεβαιότητα, μία σύγχυση, 
μία ταραχή.  
Πῶς λοιπὸν ἐμεῖς οἱ χριστιανοὶ 

θὰ πρέπει νὰ ἀντιμετωπίσουμε 
αὐτὴν τὴν πραγματικότητα;  
Λένε κάποιοι, μὲ ἐλαφρὰ τὴν 

καρδία, «δὲν θὰ ἐπιτρέψει ὁ Θεὸς 
νὰ πάθουμε κακό». Αὐτὴ ὅμως ἡ 
διαπίστωση ἐνθαρρύνει τὴν ψευ-

δαίσθηση καὶ τὴν ψεύτικη πίστη.  
Τί πάει νὰ πεῖ «δὲν θὰ ἐπιτρέψει 

ὁ Θεὸς νὰ πάθουμε κακό»; Ἢ 
ἄλλοι ὑποστηρίζουν, ἐμεῖς οἱ χρι-
στιανοὶ εἴμαστε πλέον ὁ ἐκλεκτὸς 
λαὸς τοῦ Θεοῦ καὶ ὁ Θεὸς δὲν θὰ 
μᾶς ἀφήσει.  
Καὶ φυσικὰ, ἀδελφοί μου, ὁ 

Θεὸς δὲν θὰ μᾶς ἀφήσει, ὅμως, 
ὄχι ὅπως τὸ ἐννοοῦν οἱ περισσό-
τεροι χριστιανοί. Τὰ φαινομενικὰ 
κακὰ ποὺ μᾶς ἔχουν βρεῖ δὲν ση-
ματοδοτοῦν καὶ τὴν ἐγκατάλειψη 
τοῦ Θεοῦ, ἀντιθέτως θὰ ἔλεγα...  
Ὑποστηρίζουμε ὅτι ὁ Χριστὸς 

θὰ νικήσει τὸ κακό, θὰ συντρίψει 
τοὺς ἐχθρούς του, θὰ μᾶς βοηθήσει, 
θὰ μᾶς συμπαρασταθεῖ. Μὰ καλά, 
σὲ ποιόν Χριστὸ πιστεύουμε τελικά, 
σὲ αὐτὸν ποὺ θὰ ἔρθει; Ἢ σὲ αὐτὸν 
ποὺ ἦρθε; Ὁ Χριστὸς ἀδελφοί μου 
ἦρθε.  
Ὁ Χριστὸς δὲν θὰ νικήσει τὸ 

κακό, ἀλλὰ τὸ νίκησε, ὁ Χριστὸς 
δὲν θὰ μᾶς σώσει ἀλλὰ μᾶς ἔσωσε 
ἀπὸ τὴν τυραννία τοῦ διαβόλου 
καὶ ὅμως ἐμεῖς ἐπιμένουμε νὰ πι-

| Κ
ΥΡ

ΙΑ
ΚΗ

22

ἀρχιμ. Παύλου  Παπαδόπουλου  



| Φ
 4

1 
  Δ
ΕΚ
ΕΜ
ΒΡ
ΙΟ
Σ 

 2
02

5 
- Μ
Α
ΡΤ
ΙΟ
Σ 

20
26

23

στεύουμε σὲ ἕναν μελλοντικὸ Χριστό, 
τὸν ὁποῖο δυστυχῶς τοῦ προσδίδουμε 
καὶ κοσμικὲς ἰδιότητες, τοῦ προσδί-
δουμε ἰδιότητες καὶ πράξεις κοσμικῆς 
δικαίωσης ἢ ἐκδικητικὲς ἐνέργειες 
μέσα σὲ ἕνα δῆθεν χριστιανικὸ πνεῦμα.  
Ὅταν λέμε ὅτι «πιστεύουμε στὸ 

Θεὸ» εἶναι σὰν νὰ λέμε «ζῶ ὅπως τὸ 
Θεό. Ζῶ τὴ ζωή Του». Ἡ ὁμολογία 
αὐτὴ εἶναι βαριά! Γιὰ νὰ εἶναι ἀλη-
θινὴ θὰ πρέπει νὰ βιώνεται ἢ τοὐλά-
χιστον νὰ θέλουμε νὰ τὴ βιώσουμε 
καὶ νὰ προσπαθοῦμε γι’ αὐτό.  
Ζῶντας τὴν χριστιανικὴ ζωὴ θὰ 

πρέπει νὰ προσπαθήσουμε νὰ μὴν 
πέσουμε στὴν παγίδα τοῦ διαβόλου 
ποὺ μᾶς λέγει ὅτι ὅλα θὰ πᾶνε καλά, 
ὅτι ἐὰν πιστεύεις στὸν Θεὸ ὅλα θὰ 
σοῦ πᾶνε καλά, καὶ δουλειὰ θὰ ἔχεις, 
καὶ τὴν ὑγειά σου θὰ ἔχεις καὶ παιδιὰ 
θὰ κάνεις καὶ θὰ πετύχουν στὴν ζωή 
τους καὶ γενικὰ ἐὰν προσπαθεῖς νὰ 
ζεῖς ἐν Χριστῷ, ὁ Θεὸς θὰ σὲ εὐλογεῖ.  
Αὐτοὶ οἱ λογισμοὶ εἶναι δαιμονικοί. 

Διότι βλέπετε ἄνθρωποι ποὺ πι-
στεύουν τὰ παραπάνω, καὶ ξαφνικὰ 
τοὺς ἔρχεται μία ἀρρώστια, ἢ κάποια 
ἄλλη δοκιμασία ἀμέσως ἀρχίζουν 
καὶ λένε ὅλα αὐτά τά γιατί καὶ νὰ τὰ 
βάζουν μὲ τὸν Θεό.  
Γιατί, Θεέ μου, σὲ ἐμένα, ἐγὼ 

ποὺ πήγαινα κάθε Κυριακὴ στὴν 
ἐκκλησία; Γιατί, Θεέ μου, σὲ ἐμένα, 
ἐγὼ ποὺ νήστευα, ποὺ προσευχόμουν, 
ποὺ σὲ ὁμολογοῦσα μπροστὰ στοὺς 
ἀνθρώπους; Καὶ τελικὰ ἀπογοη-
τεύονται καὶ πέφτουν στὴν ἀπελπισία, 
βλασφημοῦν καὶ τὸν Θεὸ ποὺ δῆθεν 

πίστευαν.  
Καὶ ἔρχεται ὁ Θεὸς καὶ σοῦ 

ἀπαντᾶ σὲ ὅλα αὐτά τά «γιατί»: Ναὶ, 
σὲ ἐσένα, ἀδελφέ. Γιατί ὄχι; Τί περί-
μενες; Νὰ δικαιωθεῖς κατὰ κόσμον; 
Περίμενες νὰ πετύχεις κατὰ κόσμον;  
Περίμενες νὰ σοῦ πᾶνε ὅλα καλὰ 

κατὰ κόσμον; Περίμενες νὰ ζεῖς μέσα 
στὴν ἄνεση τοῦ πλούτου, τὴν ὑγεία 
τοῦ σώματος, τὴν κοινωνικὴ κατα-
ξίωση, τὴν ἐπαγγελματικὴ ἐπιτυχία;  
Ἐὰν περίμενες ἀπὸ ἐμένα ὅλα 

αὐτά, κακῶς τὰ περίμενες. Ἐγὼ ἄλλα 
πράγματα σοῦ εἶπα, «Ὅς οὐ λαμβάνει 
τὸν σταυρὸν αὐτοῦ καὶ ἀκολουθεῖ 
ὀπίσω μου, οὐκ ἔστι μου ἄξιος».  
Οἱ πειρασμοὶ, ἀδελφοί μου, εἶναι 

ἀδιάσπαστο κομμάτι τῆς ἐν Χριστῷ 
ζωῆς. Λέγει ὁ ἅγιος Νεκτάριος: Οἱ 
πειρασμοὶ παραχωροῦνται γιὰ νὰ 
φανερωθοῦν τὰ κρυμμένα πάθη, νὰ 
καταπολεμηθοῦν κι ἔτσι νὰ θερα-
πευθεῖ ἡ ψυχή.  
Καὶ ὁ ἅγιος Ἰωάννης ὁ Χρυσό-

στομος σημειώνει: Χωρὶς προβλή-
ματα, χωρὶς συμφορές, χωρὶς ἀρρώ-
στιες, χωρὶς λῦπες, τί θὰ ἔκανε ὁ 
ἄνθρωπος; Θὰ τὸ ἔριχνε στὴν τρυφὴ 
καὶ τὴ μέθη, θὰ κυλιόταν στὸ βοῦρκο 
σὰν γουρούνι, θὰ ξεχνοῦσε ὁλότελα 
τὸ Θεὸ καὶ τὶς ἅγιες ἐντολές Του.  
Τώρα, ὅμως, οἱ ἀγωνίες καὶ οἱ 

φόβοι, οἱ θλίψεις καὶ οἱ δοκιμασίες 
τὸν κρατοῦν σὲ κάποιαν ἐγρήγορση, 
τοῦ γίνεται σχολεῖο φιλοσοφίας, γυ-
μναστήριο τῆς ψυχῆς.  
Οἱ θλίψεις καὶ οἱ δοκιμασίες δὲν 

εἶναι αἰτίες λύπης, ἀλλὰ καυχήσεως 



| Κ
ΥΡ

ΙΑ
ΚΗ

24

καὶ χαρᾶς... Ἡ πίστη μας στὸν Χριστὸ, 
ἀδελφοί μου, πρέπει νὰ ἀποδεικνύε-
ται μὲ τὴν ἐμπιστοσύνη μας στὴν 
Θεία Του Πρόνοια.  
Μὴν ξεχνοῦμε ὅτι καὶ ὁ Χριστὸς 

μας «ἔχασε». Θανατώθηκε. Πέθανε 
πάνω στὸ ἀτιμωτικὸ ξύλο ἑνὸς σταυ-
ροῦ. Ὁ Χριστὸς ἔχασε ἑκουσίως κατὰ 
κόσμον καὶ ἀκριβῶς γι’ αὐτὸν τὸν 
λόγο κέρδισε.  
Ἔχασε φαινομενικὰ καὶ κέρδισε 

οὐσιαστικά. Πόνεσε ἀλλὰ μᾶς ἀνα-
καίνισε. Πέθανε ἀλλὰ καὶ Ἀναστή-
θηκε.  
Ἐὰν λοιπὸν ὁ Χριστός μας δὲν 

εἶπε ὄχι στὸν πειρασμό, στὸν πόνο, 
στὸν θάνατο... θά ποῦμε ἐμεῖς;  
Ἡ Ἐκκλησία, ἀδελφοί μου, ζεῖ 

ὄχι ἁπλᾶ μὲ τὴν ἐλπίδα ἀλλὰ μὲ τὴν 
βεβαιότητα τῆς Ἀναστάσεως, ὁ χρι-
στιανὸς πρέπει νὰ ζεῖ μὲ τὴν βεβαι-
ότητα τῆς Ἀγάπης τοῦ Θεοῦ Πατρὸς 
ποὺ «πάντας ἀνθρώπους θέλει 
σωθῆναι καὶ εἰς ἐπίγνωσιν ἀληθείας 
ἐλθεῖν».  
Πλῆθος οἱ ἀνάγκες, ποῦ μᾶς πε-

ριζώνουν στὴν πορεία τῆς ζωῆς. 
Πλῆθος τὰ προβλήματα, ἄλλα με-
γαλύτερα καὶ ἄλλα μικρότερα, πού 
ὀρθώνονται ἀπειλητικὰ ἐνώπιον μας 
κάθε στιγμή.  
Ὁ Θεὸς ὅμως λέγει: Δὲν πρόκειται 

νὰ σὲ ἀφήσω μόνο καὶ ἀπροστάτευτο. 
«Μετὰ σοῦ εἰμὶ ἐν θλίψει». «Ἐπικα-
λέσαί με ἐν ὥρᾳ θλίψεως καὶ ἐξε-
λοῦμαι σὲ καὶ δοξάσεις με».  
Μὴν ἀπογοητεύεσαι μπροστὰ στὰ 

προβλήματα τῆς ζωῆς. Ζήτησε τὴν 

δική μου βοήθεια, λέγει ὁ Θεός, καὶ 
ἐγὼ θὰ σὲ βγάλω ἀπὸ τὴ δυσκολία 
ὅταν εἶσαι ἕτοιμος.  

«Ἐν τῷ κοσμῶ θλῖψιν ἔξετε» εἶπε 
ὁ ἐνανθρωπήσας Λυτρωτής μας καὶ 
προσέθεσε: «ἀλλὰ θαρσεῖτε ἐγὼ νε-
νίκησα τὸν κόσμον».  
Μὴν ἀπογοητεύεσθε, μὴν κατα-

βάλλεσθε ἀπὸ τὴν στενοχώρια, μὴν 
χάνετε τὸ θάρρος σας. Ἐγὼ εἶμαι 
μαζί σας. Ἐγὼ δὲν θὰ νικήσω τὸ 
κακὸ ἀλλὰ τὸ νίκησα ἤδη.  
Ὅμως μὴν μοῦ ζητᾶτε εὔκολη 

ζωή, μὴν μοῦ ζητᾶτε καλοπέραση, 
μὴν μοῦ ζητᾶτε ζωὴ χωρὶς πειρασμοὺς 
διότι ἐὰν «μὴ πειρασμὸς οὐδὲ στέ-
φανος».  
Ἔλεγε ὁ Ὅσιος Παΐσιος ὁ Ἁγιο-

ρείτης: «Συνετὸς καὶ μυαλωμένος 
ἄνθρωπος εἶναι ἐκεῖνος ποὺ ἀντε-
λήφθη καλῶς ὅτι ὑπάρχει τέρμα τῆς 
παρούσης ζωῆς καὶ σπεύδει καὶ αὐτὸς 
νὰ θέσει τέρμα εἰς τὰ σφάλματα καὶ 
ἐλαττώματά του ζῶντας μὲ ταπείνωση 
καὶ μετάνοια, ἀντιμετωπίζοντας κάθε 
πειρασμὸ καὶ δοκιμασία σὰν εὐκαιρία 
πνευματικῆς προκοπῆς».  
Τὰ συναξάρια τῶν ἁγίων μας 

εἶναι γεμᾶτα πειρασμούς, δοκιμασίες. 
Ὅλοι οἱ ἅγιοι χάσανε κατὰ κόσμον 
καὶ κέρδισαν κατὰ Θεόν.  
Σ’ Αὐτὸν τὸν Χριστὸ νὰ πιστεύου-

με ἀδελφοί μου, στὸν Ἀληθινὸ Θεὸ 
ποὺ δὲν μένει στὶς μικρότητες αὐτῆς 
τῆς ζωῆς ἀλλὰ μᾶς ζητᾶ νὰ Τὸν ἀκο-
λουθήσουμε μὲ ἐμπιστοσύνη διὰ τῶν 
δοκιμασιῶν στὴν Χώρα τῶν Ζώντων, 
στὴν Οὐράνια Βασιλεία Του. 



| Φ
 4

1 
  Δ
ΕΚ
ΕΜ
ΒΡ
ΙΟ
Σ 

 2
02

5 
- Μ
Α
ΡΤ
ΙΟ
Σ 

20
26

25

 
 
 
 

Ἐδῶ ἔγκειται ἡ τραγωδία 
τῆς ἐποχῆς μας: ἀπὸ τὴ 
μιὰ μεριὰ ἡ ἀνθρωπότητα 

καταλογίζει εὐθύνες στὸν Θεὸ γιὰ 
τὰ κακὰ ποὺ μαστίζουν τὸν κόσμο 
καὶ ἀπὸ τὴν ἄλλη ὁ χριστιανὸς ξε-
κινᾶ νὰ γνωρίσει τὸν Θεό, θέλοντας 
νὰ βγάλει ὁ ἴδιος ἀπόφαση γιὰ τὸ 
ἂν τελικὰ τὸ φταίξιμο ἀνήκει σ’ 
Ἐκεῖνον ἢ στὴν καρδιὰ τῶν ἀνθρώ-
πων....  
Δὲν φτάνει μόνο νὰ βγαίνει ἡ 

προσευχὴ ἀπὸ τὰ χείλη μας. Ἔχει 
πολὺ μεγάλη σημασία νὰ ἀγαπᾶμε 
Ἐκεῖνον ποὺ ἐπικαλούμαστε.  
Ὅμως τὴν ἀγάπη αὐτὴ δὲν μπο-

ροῦμε νὰ τὴν νοιώσουμε, ἂν ἐπα-
ναλαμβάνουμε μηχανικὰ τὴν προ-
σευχὴ ἢ ἔστω ἂν αὐτοσυγκεντρω-
νόμαστε. Ἂν δὲν ἀγωνιζόμαστε μὲ 
ὅλες μας τὶς δυνάμεις νὰ φυλάσ-
σουμε τὶς ἐντολὲς τοῦ Κυρίου, τότε 
ἐπικαλούμαστε τὸ ὄνομά Του ἐπὶ 
ματαίῳ. Ὅμως ὁ Θεός μᾶς λέει ξε-
κάθαρα ὅτι δὲν πρέπει νὰ προφέ-
ρουμε τὸ ὄνομά Του χωρὶς νὰ ὑπάρ-

χει σοβαρὸς λόγος (Ἐξ. 20,7). Γι’ 
αὐτὸ ὅταν ἐπικαλούμαστε τὸ ὄνομα 
τοῦ Κυρίου, πρέπει νὰ ἔχουμε ἐπί-
γνωση ὄχι μόνο τῆς παρουσίας τοῦ 
ζῶντος Θεοῦ, ἀλλὰ καὶ τῆς ἀληθινῆς 
σοφίας Του.  
Τώρα, ὅταν ἀκοῦμε νὰ κατηγο-

ροῦν τὸν Θεὸ γιὰ ὅλους τοὺς πο-
λέμους, τὶς ἀδικίες καὶ ὅλα τὰ προ-
βλήματα ποὺ ὑπάρχουν στὸν κόσμο, 
μὲ ἐρωτήσεις τοῦ τύπου «πῶς τὸ 
ἐπέτρεψε αὐτὸ ὁ Θεός», καὶ πάλι 
ἀκριβῶς τὸ ἀντίθετο συμβαίνει: 
ἀντὶ νὰ σταυρώνει ὁ ἄνθρωπος τὸν 
ἑαυτό του, μαζὶ μὲ ὅλες τὶς ἁμαρτίες 
του, ξανασταυρώνει τὸν Χριστό.  
Καὶ ὅμως, χάρη στὸν πολυεύ-

σπλαχνο Κύριο ὁ ἄνθρωπος μπορεῖ 
νὰ ἐλευθερωθεῖ ἀπὸ τὸ αἴσθημα 
ἐνοχῆς ποὺ τοῦ δημιουργοῦν οἱ 
ἁμαρτίες του. Ἐδῶ ἔγκειται ἡ τρα-
γωδία τῆς ἐποχῆς μας: ἀπὸ τὴ μιὰ 
μεριὰ ἡ ἀνθρωπότητα καταλογίζει 
εὐθύνες στὸν Θεὸ γιὰ τὰ κακὰ ποὺ 
μαστίζουν τὸν κόσμο καὶ ἀπὸ τὴν 
ἄλλη ὁ χριστιανὸς ξεκινᾶ νὰ γνω-
ρίσει τὸν Θεό, θέλοντας νὰ βγάλει 
ὁ ἴδιος ἀπόφαση γιὰ τὸ ἂν τελικὰ 
τὸ φταίξιμο ἀνήκει σ’ Ἐκεῖνον ἢ 
στὴν καρδιὰ τῶν ἀνθρώπων.

Ἁγίου Σωφρονίου Σαχάρωφ  



| Κ
ΥΡ

ΙΑ
ΚΗ

26

Θλίψη, ἀπογοήτευση, ἀπουσία 
ἐλπίδας. Αὐτὰ εἶναι τὰ κυ-
ρίαρχα συναισθήματα σήμερα, 

στὶς καρδιὲς τῶν περισσοτέρων 
ἀνθρώπων τοῦ κόσμου. Τί φταίει; 
Γιατί οἱ καρδιὲς βαραίνουν ὅλο καὶ 
περισσότερο;  
Οἱ αἰτίες εἶναι πολλές. Πόλεμοι, 

σύννεφα πολέμου σὲ πολλὲς γωνιὲς 
τῆς γῆς, τρομοκρατία, ταραχές, ἀρρώ-
στιες, οἰκονομικὴ στενότητα, κατά-
πτωση ἀξιῶν, ἀβεβαιότητα γιὰ τὸ 
μέλλον. Αὐτὰ εἶναι μερικὰ ἀπὸ τὰ 
στοιχεῖα ποὺ συνθέτουν τὴν κοινωνία 
καὶ τὸ περιβάλλον ὅπου ὅλοι μας 
ζοῦμε.  

Φῶς κι ἐλπίδα πουθενά! 
Κάτω ἀπὸ αὐτὲς τὶς 
συνθῆκες, ποὺ συνεχῶς χει-
ροτερεύουν, ποιὸς καὶ μὲ 
ποιὸ τρόπο μπορεῖ νὰ ἀλλά-
ξει κάτι καὶ νὰ δώσει ἐλπίδα;  
Μὰ τί σημαίνει ἐλπίδα; 

Εἶναι «ἡ προσδοκία ἑνὸς 
εὐχάριστου γεγονότος, ἡ 
προσδοκία γιὰ βελτίωση τῆς 
ζωῆς μας».  Ἡ αἰσιοδοξία 
καὶ τὸ ἔνστικτο τῆς αὐτο-
συντήρησης κρατοῦν τὸν 
ἄνθρωπο ὄρθιο στὶς δύσκο-
λες στιγμὲς καὶ τὸν ὁπλίζουν 
μὲ κουράγιο, ἀντοχή, θάρρος 
γιὰ τὸ μέλλον. Αὐτὲς εἶναι 
οἱ δύο κύριες αἰτίες ποὺ δη-
μιουργοῦν τὴν ἐλπίδα. 

 Ὁ Χριστιανισμὸς θεωρεῖ 
τὴν ἐλπίδα, μαζὶ μὲ τὴν πίστη 
καὶ τὴν ἀγάπη, ὡς τὶς ση-
μαντικότερες ἀρετές. Δὲν 
νοεῖται ἀληθινὸς Χριστιανὸς 
χωρὶς ἐλπίδα, ἡ ὁποία εἶναι 
«ἄγκυρα τῆς ψυχῆς, ἀσφαλὴς 
καὶ βεβαία» (Ἑβρ., στ΄ 19). 
Κάθε σελίδα τοῦ Εὐαγγελίου 
ἐπαγγέλλεται ἐλπίδα. «Νυνὶ 
δὲ μένει πίστις, ἐλπίς, ἀγάπη, 



| Φ
 4

1 
  Δ
ΕΚ
ΕΜ
ΒΡ
ΙΟ
Σ 

 2
02

5 
- Μ
Α
ΡΤ
ΙΟ
Σ 

20
26

27

τὰ τρία ταῦτα· μείζων δὲ τού-
των ἡ ἀγάπη» (Α΄ Κορ., ιγ΄ 13).  
Ἡ ἐμπιστοσύνη στὸν ἑαυτό 

μας καὶ ἡ πεποίθησή μας σὲ 
ἀνθρώπους τὶς περισσότερες 
φορὲς μᾶς ἀπογοητεύουν. Γι 
αὐτό, «μὴ πεποίθατε ἐπ’ ἄρχον-
τας, ἐπὶ υἱοὺς ἀνθρώπων, οἷς 
οὐκ ἔστι σωτηρία» (Ψαλμ. 
ΡΜΣΤ΄ 3).  

«Ἡ ἐλπίδα μας στὸν Κύριο 
ἔχει μεγάλη δύναμη. Εἶναι 
φρούριο ἀπόρθητο, τεῖχος ἀκα-
ταμάχητο, λιμάνι γαλήνιο, πύρ-
γος ἀκαταγώνιστος, ὅπλο ἀνί-
κητο, δύναμη ἀκαταμάχητη, ἡ 
ὁποία ἀκόμη καὶ στὰ ἀδιέξοδα 
βρίσκει διέξοδο...» (Ἰωάννης 
Χρυσόστομος).  
Εἶναι ἀλήθεια ὅτι, ὅταν ἐλπί-

ζεις, νιώθεις ζωντανός, περι-
μένεις νὰ ἱκανοποιηθοῦν καὶ 
οἱ ἁπλές, καθημερινές σου ἐπι-
θυμίες, γιὰ νὰ χρωματίσουν 

ἀνάλαφρα τὴ ζωή σου.  Ἡ 
ἐλπίδα εἶναι ζωή.  Ἔχεις ἐλπίδα;  
Ἔχεις ζωή! Θέλετε νὰ σκοτώ-
σετε τὴ ζωή σας; Σκοτῶστε 
τὴν ἐλπίδα.  
Παντοῦ ἡ ἐλπίδα κάνει νὰ 

ἀνθίσει ἡ ζωὴ καὶ ἡ κοινωνία.  
Ἀρκεῖ νὰ προσπαθοῦμε, νὰ πι-
στέψουμε στὴ δύναμη τοῦ Δη-
μιουργοῦ, στὸν ἑαυτό μας, στὰ 
ὄνειρά μας, στὴν ὀμορφιὰ τοῦ 
κόσμου, στὴν ἀγάπη, στὴν ἐλευ-
θερία καὶ στὴ δικαιοσύνη. Στὴν 
πιὸ σκληρὴ κρίση, ὑπάρχει ἐλπί-
δα.  
Στὸ πιὸ βαθὺ σκοτάδι, 

ὑπάρχει φῶς. Στὴν πιὸ μαύρη 
ἀπελπισία, ὑπάρχει ἀνοιχτὸς 
ὁρίζοντας. Τελικά, ὅσο ζῶ, 
ἐλπίζω, “dum spiro spero”, ὅπως 
μαθαίναμε στὸ σχολεῖο στὰ 
Λατινικά.  

 Μπέλλα Παρασκευοπούλου 



Τὸ ἀλκοὸλ «σκοτώνει» 
 τὴ νεολαία μας 

Ἡ κοινωνία δὲν μπορεῖ νὰ 
θεωρηθεῖ ὡς ἡ κοινω-
νία τοῦ μέτρου καὶ τῆς 

πνευματικῆς ζωῆς. Ὁ κοσμικὸς 
τρόπος ζωῆς, μακριὰ ἀπὸ τὰ 
χριστιανικὰ πρότυπα θεοποιεῖ 
τὸν ρόλο τοῦ σώματος καὶ τῆς 
«ἐλευθερίας» τοῦ ἀτόμου. Πα-
ραβλέπει τὴν ἔννοια τοῦ προ-
σώπου καὶ διακατέχεται ἀπὸ 
τὴν ἰδέα τῆς ἀτομικῆς ἐγωπά-
θειας καὶ προβολῆς· ὅ,τι ἔρχεται 
σὲ ἀντίθεση μὲ τὴν Ὀρθόδοξη 
ζωή.  
Τὰ μέσα ἐνημέρωσης καὶ ἡ 

γενικότερη ἀντίληψη προβάλλει 
τὴν ἄποψη ὅτι τὰ παιδιὰ ἔχουν 
(μόνο) δικαιώματα καὶ ὄχι ὑπο-
χρεώσεις. Ζοῦνε σὲ κοινωνία 
ποὺ προβάλλει τὸ χρῆμα, τὴν 
ἐφήμερη ὀμορφιὰ καὶ τὴν ἄνετη 
ζωὴ χωρὶς κόπο.  
Οἱ νέοι μας, τὰ ἀνήλικα παι-

διά μας, δημιουργοῦν ἐλπίδες, 

πλάθουν ὄνειρα καὶ μηχανεύον-
ται μέσα νὰ ζήσουν τὴν ζωή 
τους πρόωρα. Συνηθισμένο, δυ-
στυχῶς, τὸ φαινόμενο νὰ πλη-
ροφορούμαστε γιὰ ἀνήλικα παι-
διὰ μεθυσμένα νὰ καταλήγουν 
τὶς μεταμεσονύκτιες ὧρες στὰ 
νοσοκομεῖα ἀπὸ ἄλλα παιδιά, 
ἐπίσης μεθυσμένα. Δυστυχῶς, 
κάποια ἀπὸ αὐτὰ ὁδηγοῦνται 
καὶ στὸν θάνατο. Πρὶν γνωρίσουν 
τὴν ζωή, ἐγκαταλείπουν τὸν μά-
ταιο τοῦτο κόσμο. Ὁ λόγος, ὅτι 
δὲν τοὺς προσφέραμε ἀγάπη 
πραγματικὴ καὶ ἄδολη, οἰκογέ-
νεια ἀγαπημένη καὶ σφυρηλα-
τημένη ἀπὸ τὴν ἐν Χριστῷ ἀγά-
πη, ἀλλὰ οἰκογένεια ἁπλά συ-
νοικούντων ἀτόμων.  
Τὰ ἀνήλικα παρασύρονται 

στὸ ἀλκοὸλ καὶ στὴν παραβατι-
κότητα ἀπὸ τὴν κοινωνικὴ πε-
ριρρέουσα ἀντίληψη. Ἀλκοὸλ 
θὰ βροῦνε σχετικὰ εὔκολα, παρὰ | Κ

ΥΡ
ΙΑ
ΚΗ

28



| Φ
 4

1 
  Δ
ΕΚ
ΕΜ
ΒΡ
ΙΟ
Σ 

 2
02

5 
- Μ
Α
ΡΤ
ΙΟ
Σ 

20
26

29

τὴν ἀπαγόρευση πώλησης σὲ 
ἀνήλικους. Θὰ βρεθεῖ ὁ καλὸς 
πωλητής, οἱ πλαστὲς ταυτότητες 
καὶ ὁ καλοπροαίρετος ἐνήλικας 
νὰ τὰ ἀγοράσει. Ἀδιαφοροῦν 
γιὰ τὶς τραγικὲς συνέπειες τῆς 
χρήσης τοῦ ἀλκοόλ.  
Ἡ κατανάλωση ἀλκοὸλ πρὶν 

τὴν ἡλικία τῶν 18 ἐτῶν συνδέεται 
μὲ μία σειρὰ ἀπὸ προβλήματα 
στὴν ὑγεία καὶ τὴν κοινωνικὴ 
ζωὴ τῶν ἀνήλικων ἀτόμων. Γι’ 
αὐτὸ τὸ λόγο ἡ ἰατρικὴ κοινότητα 
συστήνει τὴν πλήρη ἀποχὴ ἀπὸ 
τὸ ἀλκοὸλ γιὰ τὴν σωματικὴ καὶ 
ψυχικὴ ὑγεία τῶν παιδιῶν καὶ 
τῶν ἐφήβων. Ὁ τρυφερὸς σὲ 
ἀνάπτυξη νεανικὸς ὀργανισμὸς 
δὲν μπορεῖ νὰ τὸ ἀντέξει μὲ ἀπο-
τέλεσμα νὰ προκαλοῦνται βλά-
βες στὸν ἐγκέφαλο καὶ στὸ σῶμα 

γενικότερα. Δὲν 
ἀναφερόμαστε 
στὴν ἕξη τοῦ 
ἀλκοολισμοῦ 
καὶ στὴν ἐξάρ-
τηση ἀπὸ αὐτό.  
Ὅπως ση-

μειώνει ἡ 
Ἀνδρονίκη Νά-
σκα, καθηγή-
τρια Ὑγιεινῆς 

καὶ Ἐπιδημιολογίας στὸ ΕΚΠΑ, 
«ἡ κατανάλωση ἀλκοὸλ ἐπηρε-
άζει τὸν τρόπο ποὺ ἀναπτύσσε-
ται ὁ ἐγκέφαλος, ἐπηρεάζει τὶς 
γνωσιακὲς λειτουργίες, τὸ πεδίο 
μνήμης τοῦ ἐγκεφάλου. Καθὼς 
ἔχουμε ἕναν ὀργανισμὸ ποὺ εἶναι 
σὲ ἀνάπτυξη, διαταράσσεται ἡ 
ὁρμονικὴ ἰσορροπία».  
Τὸ πρόβλημα εἶναι τεράστιο. 

Ὅλοι νὰ τεθοῦμε σὲ συναγερμό: 
οἰκογένεια, σχολεῖο, πολιτεία, οἱ 
ἁρμόδιοι φορεῖς, ἂν θέλουμε νέ-
ους ὑγιεῖς καὶ μὴ ἐξαρτημένους. 
Νέοι ὑγιεῖς ψυχικὰ καὶ σωματικά. 
Μέλλον λαμπρό.  
Στήριγμα καὶ καταφύγιο γιὰ 

ὅλα ἡ Ὀρθόδοξη πίστη καὶ ὁ 
Χριστός.  

Μυργιώτης Παναγιώτης



 
 

Μὲ τὸν καθιερωμένο ἁγιασμὸ 
ποὺ τέλεσε ὁ π. Γεώργιος Γε-

ωργαντάς, ἐφημέριος τοῦ Ι. Ν. 
Ἁγίας Αἰκατερίνης, ξεκίνησαν ὅλες 
οἱ δράσεις τῆς «Κυριακῆς» γιὰ τὸ 
νέο ἐκκλησιαστικὸ ἔτος. Ὁ π. Γε-
ώργιος μετέφερε τὶς εὐχὲς καὶ τὶς 
εὐλογίες τοῦ Σεβασμιωτάτου Μη-
τροπολίτη μας, εὐχόμενος καὶ ὁ 
ἴδιος πλούσια πνευματικὴ καρπο-
φορία στὸ ἔργο τοῦ συλλόγου. Τό-
νισε τὴν ἀνάγκη πνευματικῆς καλ-
λιέργειας στὴν ὁποία ἀποσκοπεῖ 
καὶ ἡ «Κυριακὴ» μὲ τοὺς κύκλους 
μελέτης Ἁγίας Γραφῆς, τὶς ὁμιλίες 
τοῦ Σαββάτου καὶ μὲ τὶς ὑπόλοιπες 
δραστηριότητές της.  
Μαζὶ μὲ τὸν ἁγιασμό, μᾶς ἔκανε 

καὶ τὴν πρώτη ὁμιλία γιὰ τὴ φετινὴ 
χρονιὰ μὲ θέμα τὴν παραβολὴ τοῦ 
Σπορέως, τόσο ἐπίκαιρο γιὰ τὴν 
ἔναρξη τοῦ κατηχητικοῦ ἔργου.  
Ὅποιος ἐπιθυμεῖ μπορεῖ νὰ συμ-

μετάσχει στὶς συνάξεις τοῦ Συλλό-
γου οἱ ὁποῖες πραγματοποιοῦνται 
στὴν αἴθουσα τῆς «Κυριακῆς» κάθε 
Δευτέρα στὶς 6.00 τὸ ἀπόγευμα γιὰ 
γυναῖκες, κάθε Τετάρτη στὶς 7.00 
τὸ ἀπόγευμα γιὰ ἄνδρες καὶ κάθε 
Σάββατο ἐπίσης στὶς 7.00 τὸ ἀπό-
γευμα γιὰ ἄνδρες καὶ γυναῖκες, μὲ 

ὁμιλίες πνευματικῆς οἰκοδομῆς ἀπὸ 
διακεκριμένους ὁμιλητὲς κληρικοὺς 
καὶ λαϊκούς.  
Κατὰ τὴ διάρκεια τοῦ ἐκκλη-

σιαστικοῦ ἔτους, μιὰ φορὰ τὸν μῆνα 
πραγματοποιεῖται τὸ Ἀρχονταρίκι 
τῆς «Κυριακῆς», μὲ τὴν συνάντηση 
μελῶν καὶ φίλων της. Ἡ συνάντηση 
γίνεται στὴν αἴθουσα κάποιου ναοῦ 
μετὰ τὸ πέρας τῆς Θείας Λειτουρ-
γίας. Στὶς συναντήσεις αὐτές, μαζὶ 
μὲ τὸν πρωινὸ καφέ, μᾶς δίνεται ἡ 
εὐκαιρία γιὰ ἀδελφικὴ ἐπικοινωνία 
καὶ συζήτηση γύρω ἀπὸ πνευματικὰ 
θέματα. 

 
Ἀπό τήν προσκυνημα-
τική μας ἐκδρομή  
σέ Μοναστήρια  

τοῦ Νομοῦ Καστοριᾶς 
 

Τὴν πρώτη Κυριακὴ τοῦ Ὀκτω-
βρίου ξεκινήσαμε νωρὶς τὸ πρωὶ 

ἀπὸ τὴν πόλη μας μὲ πρῶτο προ-
ορισμὸ τὸ ὄμορφο μοναστήρι τῆς 
Παναγίας Μικροκάστρου, ὅπου 
μετὰ τὴν Θ. Λειτουργία, μᾶς μίλησε 
ἡ γερόντισσα Θεολογία καὶ προ-
σκυνήσαμε τὴ θαυματουργὴ εἰκόνα 
τῆς Παναγίας.   
Μετὰ τὴν φιλοξενία ἀπὸ τὶς 

ἀδελφές, ἀναχωρήσαμε γιὰ τὸν 

| Κ
ΥΡ

ΙΑ
ΚΗ

30



| Φ
 4

1 
  Δ
ΕΚ
ΕΜ
ΒΡ
ΙΟ
Σ 

 2
02

5 
- Μ
Α
ΡΤ
ΙΟ
Σ 

20
26

31

ἑπόμενο προορισμό μας τὸ μονα-
στήρι τῶν Ἁγίων Κωνσταντίνου 
καὶ Ἑλένης στὸ Βογατσικὸ Καστο-
ριᾶς. Μᾶς περίμενε ἡ γερόντισσα 
Φιλοθέη, ἡ ὁποία μᾶς ταρακούνησε 
μὲ τὸν λόγο της ἀγγίζοντας ἕνα 
πολὺ εὐαίσθητο θέμα, τῶν σχέσεών 
μας μέσα στὴν οἰκογένεια.  
Τὸ μεσημέρι μᾶς βρῆκε μπροστὰ 

στὴν λίμνη της Καστοριᾶς. Ἐκεῖ 
εἴχαμε τὸν ἐλεύθερο χρόνο, σύμ-
φωνα μὲ τὸ πρόγραμμά μας, νὰ 
περιδιαβοῦμε τοὺς δρόμους καὶ τὰ 
μαγαζιὰ γύρω ἀπὸ τὴν λίμνη καὶ 
νὰ ἀπολαύσουμε τὸ μεσημεριανό 
μας παρέα μὲ τὰ πουλιὰ ποὺ δια-
βιώνουν τόσο ἄφθονα σ’ αὐτήν.  
Τελευταῖος προορισμός μας 

ἦταν τὸ μοναστήρι τοῦ Γενεθλίου 
τῆς Θεοτόκου στὴν Κλεισούρα καὶ 
στὸν εὐλογημένο ἐκεῖνο τόπο ὅπου 
ἐγκαταβίωσε ἡ Ἁγία Σοφία ἡ Πόντια 
τὸ μεγαλύτερο μέρος τῆς ζωῆς της. 
Μᾶς ἑλκύει κάθε φορὰ ποὺ βρι-
σκόμαστε σ’αυτά τὰ μέρη ἡ χάρη 
τῆς Ἁγίας Σοφίας στὸ μοναστήρι 
της, ὅπου ἔζησε μὲ τόση σκληρὴ 
ἄσκηση μιὰ ζωὴ ἀπόλυτα ἀφιερω-
μένη στὸ Θεό.  
Ἀφοῦ προσκυνήσαμε καὶ πή-

ραμε τὴν εὐχὴ τῆς γερόντισσας 

Ἐφραιμίας, πήραμε τὸν δρόμο τῆς 
ἐπιστροφῆς.  
Ὅλοι συμφωνήσαμε ὅτι αὐτὴ ἡ 

ἐξόρμησή μας ἦταν ἕνα προσκύ-
νημα, μιὰ ἐκδρομὴ τῆς «Κυριακῆς» 
ποὺ τὰ εἶχε ὅλα. Χαρά, συγκίνηση, 
ὄμορφες διαδρομὲς στὴ φύση. Εἶχε 
ὅμως καὶ κατάνυξη καὶ πίστη καὶ 
εὐλάβεια στὰ μοναστήρια ποὺ προ-
σκυνήσαμε.  

 
 Πῶς μπορῶ νά βοηθή-
σω καί ἐγώ στίς δράσεις 

τῆς «Κυριακῆς» 
 

Ὅλοι μας μποροῦμε νὰ συμ-
βάλουμε στίς δραστηριότητες 

τῆς «Κυριακῆς», ἀνάλογα μὲ τὶς 
δυνάμεις μας, τὸ χρόνο καὶ τὰ χα-
ρίσματά μας.  
Γιὰ νὰ βοηθήσουμε, νὰ προ-

σφέρουμε ἀγάπη, νὰ κάνουμε ἐλε-
ημοσύνη δὲν χρειάζονται πάντα 
χρήματα. Μποροῦμε νὰ βοηθήσου-
με μὲ ποικίλους τρόπους. Τὰ δια-
κονήματα εἶναι πολλὰ καὶ ἀφοροῦν 
κυρίως στὸ ἱεραποστολικὸ ἔργο 
ἀλλὰ καὶ στὸ κοινωνικό. Πεῖτε μας 
πῶς θὰ θέλατε ἐσεῖς νὰ βοηθήσετε.  
Σᾶς περιμένουμε... 




